

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

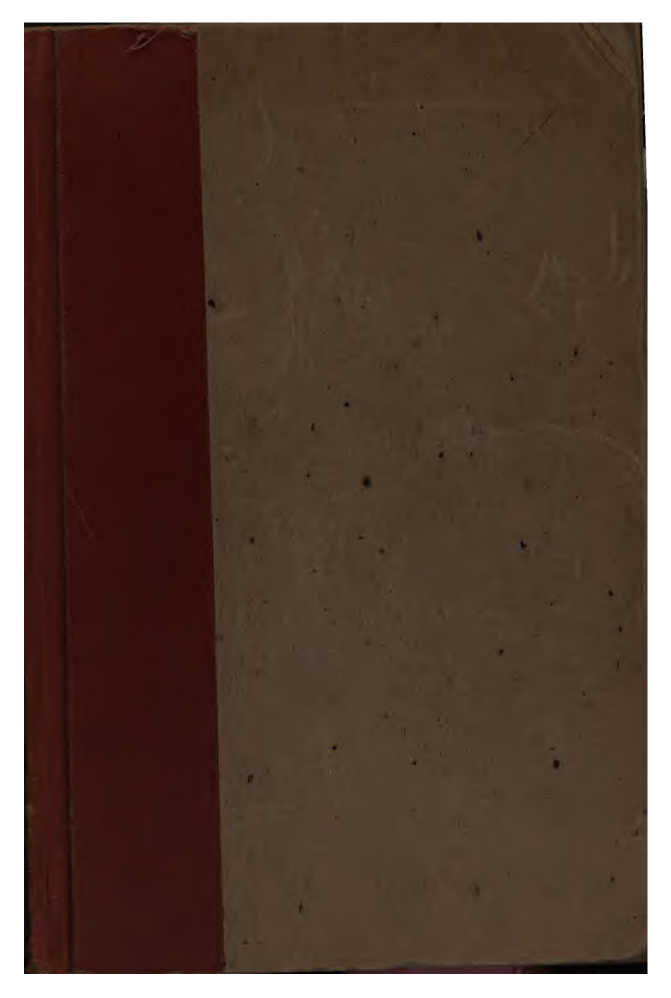
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

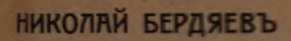
Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





• ŧ .





# Sub specie æternitatis

ОПЫТЫ ФИЛОСОФОКІЕ, СОЦІЯЛЬНЫЕ И ЛИТЕРИТУРНЫЕ (1900—1906 г.)

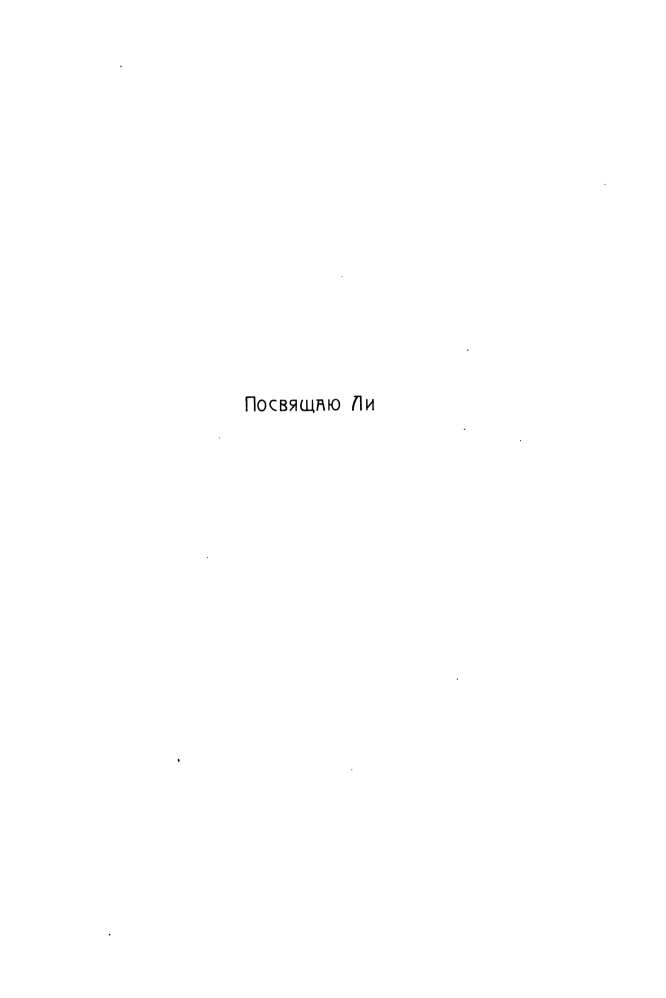


# 337845



YMAMMI UM NTS





. 

## 0 реализмъ

(Вивсто предисловія)

Я рашаюсь издать свои опыты за посладнія шесть лать, хотя живо чувствую ихъ несовершенство, отрывочность, неясность внутренней связи. Печатаю статьи въ почти неизманенномъ вида и въ кронологической посладовательности. Знаю, что будуть обвинять меня въ противорачіяхъ, изманчивости, непосладовательности... Вотъ и и хочу сказать насколько словъ объ этихъ кажущихся противорачіяхъ и о дайствительномъ внутреннемъ единства и посладовательности исканій, сказавшихся въ моихъ статьяхъ. Прежде всего имаю ввиду единство психологическое, посладовательность субъективную, т. е. связь найреальнайшую.

Думается мнв, что въ отрывочныхъ, недостаточно обработанныхъ статьяхъ этихъ, отъ первой и до последней, проходить одно желаніс-разгадать смысль жизни, жизни личной и міровой, одна мечта-о новой культур'в и новой общественности. Раздвоеніе и кризисъ души, отразившійся въ этой книгь, быть можеть интересенъ не для одного меня. Реальный выходъ изъ этого раздвоенія и кризиса мий всегда видился только религіозный и вси проблемы бытія въ последнемъ пределе своемъ сводились къ проблеме религіозной, хотя разсматривать ихъ я пытался философски. Когда не обладаены еще мудростью, то остается любить мудрость т. е. быть философомъ. Последняя же мудрость и реаль ная сила дается лишь въ религіозномъ гновись. Прошу прощенія у академиковъ, что философія не была для меня «отвлеченнымъ началомъ», что она реально свявывалась съ живымъ отношеніемъ личности въ культурв и общественности, и у общественниковъ, у всехъ соціальновърующихъ, что общественность, соціальность тоже не была для меня «отвлеченнымъ началомъ», подчинялась творческимъ целямъ личности и смыслу міра. Тяжба съ «отвлеченными» философами и «отвлеченными» публицистами, съ раціоналистами, оторванными оть живой, реальной полноты бытія, рашится не въ «отвлеченныхъ» департаментахъ науки, политики, и пр. и пр., а въ невъдомой имъ высшей инстанціи, въ откровеніяхъ Логоса.

Но есть въ этихъ опытахъ и объективная, логическая послвдоважельность внутренняго движенія идей. Думается мив. что не шатаюсь я въ нихъ въ разныя стороны, а двигаюсь къ опредъленвой разумной, осмысливающій міръ ціли. Въ книгі этой я вижу постепенное освобождение отъ могущественныхъ идейныхъ теченій нашей эпохи: марксизма, кантіанства и нитцинеанства. Много мъста мною удълено критикъ марксизма и кантіанства, съ которыми въ первыхъ статьяхъ я еще связанъ. Затемъ чрезъ иидивидуалистическое отобщеніе и декаденскій разрывъ я перехожу къ совершенно иному обоснованию проблемъ, поставленныхъ вначалъ. Тоть порядокъ идей, къ которому я тяготью, во всёхъ своихъ частяхъ лучше всего характеризуется словами — мистическій реализмъ, «Идеализмъ», который въ цервой своей стать в призналь боевым кличем и который быль принять теченіемь, связаннымь съ «Проблемами идеализма», есть переходное состояніе. «Идеализмъ» былъ хорошъ для первоначальной критики марксизма и позитивизма, но въ немъ нетъ ничего творческаго, остановиться на немъ нельзя, это было-бы не реально и не религіозно. И вотъ часть «идеалистовь» идетъ дальшекъ мистицизму, соединяется съ теченіемъ, имфвшимъ иные истоки, переходить отъ идеалистическихъ отвлеченностей къ мистическимъ реальностямъ. Разъ явилось ощущение и сознание мистическихъ реальностей, кончается царство иллюзіонизма, позитивистическаго, идеалистического или романтического, начинается новая эра. Я долженъ знать изъ чего состоитъ міръ, изъ какихъ реальныхъ вещей, опредвлить къ нимъ свое отношение, свести съ реальностями счеты. Я не могу уже быть нигилистомъ, не могу мистику подмінять мистификаціей. Поэтому мив нужно метафизическое и религіозное знаніс. Поэтому и политику свою и свой идеалъ общественности я долженъ строить на реально-мистическихъ, т. е. религіозныхъ основаніяхъ.

Потеря ощущенія реальностей, разобщеніе съ глубиной бытія—воть сущность нашей эпохи, воть въ чемъ кризисъ современнаго сознанія. Эта потеря чувствуєтся и въ философіи, и въ политикѣ, и въ искусствѣ, и во всей современной жизни, протекающей въ призрачномъ царствѣ феноменовъ. Все еще властвующій надъ нами позитивизмъ въ корнѣ отрицаетъ реальности, объявляетъ бытіе метафизическимъ призракомъ, признаетъ только феноменальсти, процессы, состоянія сознанія, приводитъ къ безънсходному иллюзіонизму. Идеализмъ во всѣхъ его нео-критическихъ формахъ тоже не выводитъ насъ изъ царства иллюзіонизма, даже

закрѣпляеть его, признаеть только нормы, идеи, состоянія сознанія, а не бытіе.

Позитивная соціаль-демократія укрѣпляеть мнимое бытіе, идлюзію феноменальнаго міра и въ уже видимомъ предѣлѣ своемъ ведеть къ небытію, уже чувствуется въ ней религія веселаго необуддизма. Все—разорвано, раздроблено, «отвлеченно», все призрачно и плоско. Реальна лишь тоска по всеединству, по бытію конкретному, индивидуальному и абсолютному. Мы прошли черезъ романтическое томленіе.

Но «реализмъ» начинается съ признанія самого себя мистической реальностью, съ реальнаго самоощущенія и самосознанія. Индивидуализмъ-солипсизмъ даже реальности я не можетъ признать. Но разъ я—мистико-метафизическая реальность, то отсюда уже неизбъженъ переходъ къ реальности другихъ я, реальности Бога, реальности діавола; міръ живетъ, кровь течетъ въ его жилахъ, все опять реально существуетъ.

Мы переходимъ отъ позитивистическаго, идеалистическаго и иного небытія, въ бытію метафизическому и мистическому. Тогда я и познаніе понимаю реально, т. е. какъ мое соединеніе, а не разъединение съ міромъ, съ бытіемъ. Но метафизическое знаніе реально соединяеть насъ съ бытіемъ не въ отвлеченномъ, раціоналистическомъ его виді, а какъ часть полнаго религіознаго гнозиса. Наша мистика тягответъ къ религіи, т. е. къ опредвленному взаимоотношенію съ мистическими реальностями міра, мистика хочеть быть зрячей, постигнуть смысло міра. Всв нити сходятся въ пентральной идев Логоса. Наша политика должна прозрѣть мистическія реальности подъ историческими феноменальностями, должна связать свои цели съ религіознымъ смысломъ міра. Съ самоощущенія и самосознанія личности, какъ мистической реальности, начинается реальное знаніе, реальное религіозное откровеніе и действіе, реальное творчество. Отъ победы реализма, отъ преодолжнія мнимой, кажущейся, иллюзорной реальности позитивнаго міра зависить культурное и религіозное возрожденіе и истинное освобождение. Мистический реализмъ ведетъ не къ статическому догматизму, а къ догматизму динамическому, всегда двигающемуся, творческому безъ границъ, прозрѣвающему и преображающему. Живая и реальная мистика всегда должна что нибудь открывать, что нибудь утверждать, должна опыты производить и разсказывать объ испытанномъ и увиденномъ, она «догматична» во имя движенія, чтобы движеніе д'виствительно было, чтобы въ движеніи

реально что нибудь происходило. Адогматизмъ, не разрѣшающій намъ двигаться, открывать и утверждать, возстающій противъ всякаго проврѣнія смысла вещей, противъ всякаго творческаго «да», — всегда догматиченъ, всегда застоенъ. Въ модной «адогматической» мистикъ нѣтъ движенія впередъ, нѣтъ реализма, хочетъ она навѣки закрѣпить слѣпоту и иллюзорность переживаній и странно-подобна она своему антиподу—старому догматизму. Не понимаютъ, что религіозное откровеніе, —открываніе, должно продолжаться и творчество религіозное не имѣетъ границъ лишь тогда, если въ прошломъ что-то открывалось, если въ будущемъ что-то откроется. А творить изъ ничего—нельзя. Религія есть зрячая и реальная мистика.

Реальная и зрячая мистика не можеть оставаться индивидуальнымъ, скрытнымъ отъ міра переживаніемъ, она должна міръ завоевать, міромъ управлять: Религія должна быть конкретной, чувственной, съ живой исторіей связанной, къ живой политикъ обязывающей, или религін никогда не было и никогда не будеть, какъ реальности. Мив не нужна религія, которая не имветь никакого отношенія ко всей полнот' жизни, къ историческому процессу, къ будущему человъческой общественности. Да и никому такая религія не нужна, такъ какъ религія не отдільный уголокъ индивидуальныхъ переживаній, которыми каждый по своему утвшается, а реальное дело спасенія человечества и міра, победы надъ смертью и небытіемъ, утвержденія личности въ бытіи абсолютномъ, утвержденія жизни вічной и богатой. Мы приходимъ къ отрицанію только человіческих в, раціоналистических в, отвлеченнополитическихъ и отвлеченно-моральныхъ путей спасенія и утверждаемъ путь благочеловъческій. Острая постановка проблемы соціализма и анархизма обнажаетъ религіозный смыслъ всемірной исторіи, помогаеть намъ отвергнуть соблазнъ Великаго Инквизитора насильственное устроеніе царства земного, въ которомъ благополучію и спокойствію будуть принесены въ жертву свобода и вѣчность.

Моя первая и последняя мысль — неизменная мысль о личности, объ освождении. Ищу путей къ ея вселенскому утверждению, къ соединению съ міровымъ Логосомъ.

Я подхожу въ своихъ статьяхъ въ Богочеловъчеству, воплощению Духа въ общественности, мистическому союзу любви и свободы. Отъ маркситской лже-соборности, отъ декаденско-романтическаго индивидуализма иду къ соборности мистическаго нео-христіанства.

> С.-Петербургъ, 25 Февраля, 1906 г.

## Борьба за идеализмъ 1)

Гильда. Прежде всего я осмотрю все, что вы построили тутъ.

Сольнест. Вамъ придется много бъгать.

Г. Да, въдь вы построили такъ много. С. Очень много. Особенно за послъдніе

Г. И колоколенъ тоже очень много? Такихъ страшно высокихъ?

С. Нътъ. Я не строю уже колоколенъ. И церквей тоже нътъ.

Г. Что же вы строите теперь? С. Жилища для людей... Г. А вы не могли бы... и на жилищахъ строить такія башни?

С. Что вы хотите сказать этимъ? Г. Я думаю... что-нибудь такое... что бы показывало... какъ бы впередъ, на свободу.

С. Какъ странно, что вы это говорите. Этого-то мив больше всего и хотвлось бы.  $\Gamma$ . Почему же вы этого не дълаете?

С. Ахъ, люди не желають этого!

Г. Скажите... не желають! С. Но теперь я строю самому себъ новый домъ. Какъ разъ насупротивъ.
Г. Себъ самому?
С. Да. Онъ почти готовъ. И на немъ

будетъ башня.

Г. Высокая башня?

С. Да. Г. Очень высокая? С. Публика скажетъ, въроятно, что слишкомъвысокая. Т.-е. для обыкновеннаго дома.

 $\Gamma$ . Я пойду посмотръть эту башню завтра же рано утромъ. Генрихъ Ибсенъ "Строитель Сольнесъ".

Ни для кого не тайна, что марксизмъ, тотъ самый марксизмъ, который еще не давно представлялся такимъ стройнымъ, органически пъльнымъ и удовлетворяющимъ міровозаръніемъ, переживаетъ серьезный кризисъ. Если ивсколько летъ тому назадъ умственнообщественная жизнь передовой части русскаго общества вращалась

<sup>1)</sup> Напечатана въ "Міръ Вожьемъ". 1901 г. Іюнь.

вокругъ споровъ марксистовъ и народниковъ, то теперь центръ тяжести перемъстился и на первый планъ выступаютъ разногласія критическаго и ортодоксальнаго направленія внутри самаго марксизма. Теперь мотивами теоретической работы для него является не критика народническаго направленія, а самокритика и необходимость дальнъйшаго развитія міровозартія. Въ Западной Европъ этотъ кризисъ пріурочивается обыкновенно къ извъстной книгъ Бернштейна, но изъ моего изложенія, можетъ быть. сдълается яснымъ, что новое критическое направленіе не есть непремънно бернштейніанство въ собственномъ смыслъ этого слова и, во всякомъ случать, не можетъ остаться просто бернштейніанствомъ.

Я хочу разсмотрать современное брожение въ марксизма подъ не совсемъ обычнымъ угломъ зренія, хочу связать его съ кризисомъ во всемъ міровозарѣнін XIX вѣка. Для всякаго пристально всматривающагося въ сложную душу современнаго интеллигентнаго человъка, въ его глубокіе нравственные запросы, въ современныя теченія въ области философіи и искусства, должно быть ясно, что мы живемъ въ эпоху духовнаго броженія. Отрицать это можетъ только человікть, загипнотизированный какой-нибудь догмой. Шабдонное прогрессивное міровоззрѣніе недавно отошедшаго вѣка понало въ тупой переулокъ и на прежнемъ пути дальше идти некуда. Необходимо пересмотръть ходячія формулы и искать новыхъ путей. Я беру на себя смилость категорически утверждать, что писенка позитивизма, натурализма и гедонизма спъта и по всъмъ линіямъ объявляется борьба за идеализмъ, борьба за болве радостное и свътлое міропониманіе, въ которомъ высшіе и въчные запросы человвческаго духа получать удовлетвореніе.

Въ философіи начинають понимать неудовлетворительность позитивизма, какъ міровоззрѣнія, воскресають платоновскія традиціи и признаются вѣчныя права метафизическаго творчества; въ искусствѣ замѣчается реакція противъ испошлившагося натурализма, убивающаго всякую красоту, и въ современномъ символизмѣ возрождается романтизмъ лучшихъ художественныхъ твореній прошлаго; эвдемонизмъ, гедонизмъ и утилитаризмъ объявляютъ себя банкротами въ рѣшеніи нравственной проблемы, замѣчается стремленіе установить абсолютную цѣнность добра, воскресаетъ идеалистическая идея "естественнаго права", которая долго была въ загонѣ, не смотря на ея огромныя историческія заслуги. Очень характеренъ этотъ усиленный интересъ современнаго человѣка и именно "передового" человѣка къ вопросамъ философіи, искусства

п правственности. Всякая глубокая душа чувствуеть себя неудовлетворенной въ лучшихъ своихъ запросахъ и несетъ на себъ тажестъ двойственности переходной эпохи. Можно встрътить, колечно, многое множество сытыхъ «позитивистовъ», которыхъ не мучаетъ духовный голодъ, которымъ непонятны стремленія Фауста, но не такіе люди идутъ въ первыхъ рядахъ каждой исторической эпохи. Буржуазный, филистерскій духъ живетъ еще въ прогрессивной массъ и предстоитъ великая работа духовнаго перерожденія. Потомъ будетъ ясно, что я имъю мало общаго съ заявленіями Брюнетьера и т. п., о банкротствъ науки. Позитивная реалистическая наука, принципіально чуждая всякаго романтизма, велика и безсмертна, это—главное пріобрътеніе XIX въка, это въчный пладъ буржуазной эпохи въ сокровищницу человъческаго духа и накакія посягательства на нее невозможны.

Чтобы поставить соціально-политическій діагнозъ тімъ духовнымъ стремленіямъ, на которыя и указываю, необходимо прежде всего распутать одно историческое недоразумение. Это историческое недоразумъніе гласить: теоретическій идеализмъ связанъ съ реакціонными соціальными вожділеніями, съ практическимъ матевіздизмомъ; практическій идеализмъ и прогрессивныя стремленія можно связать только съ теоретическимъ реализмомъ или матеріализмомъ: склонность къ метафизикі почти наводить на мысль объ общественной непорядочности, такъ какъ будто бы метафизикаміровоззрвніе господствующих классовъ. Это недоразумівніе имбеть огромную силу надъ среднимъ прогрессивнымъ человакомъ; этотъ грубый предразсудокъ внушаеть очень и очень многимъ суевърный страхъ передъ твии запросами, которые каждый долженъ быль бы считать наиболе священными, безъ которыхъ жизнь пуста, сера и безсимсленна. Современный прогрессисть ужасно боится нъкоторыхъ словъ, онъ ломаеть свою душу во имя обезцвъчивающаго шаблова, онъ не осмелится признаться, что по временамъ жаждетъ взглянуть на жизнь съ точки зржнія вфиности. Будущимъ вфкамъ приажется чудовищнымъ, что было время, когда духовнымъ убожествомъ почти гордились, а духовное богатство считали лучшимъ скрывать на дит своей души. Постараемся открыть историческіе корни этого недоразумвнія, которое было въ свое время полезною ложью, но теперь можеть быть только вредно, такъ какъ тормозитъ созданіе моваго человька для новаго общества.

Въ жизни народовъ бывають эпохи, которыя называются «эпохами просвъщенія». Туть разумъ человъка вступаеть въ свои права, сбросивъ съ себя оковы авторитета, и начинается безнощадная критика догматического міровоззрінія прошлаго, обветшалыхъ религіозныхъ и общественныхъ идей, суевфрій и предразсудковъ. стоящихъ на дорогъ дальнъйшаго развитія человъческаго общества. «Эпохи просвъщенія» часто выставляють своимъ теоретическимъ дозунгомъ «матеріализмъ», матеріализмъ революціонный, который является орудіемъ борьбы съ тьмой во имя света, и быть матеріалистомъ въ такія эпохи часто значить быть идеалистомъ. Реакціонныя силы общества прикрываются идеалистическими словами и противъ этихъ словъ борятся силы прогрессивныя, прикрывающія изъ естественной психологической реакціи матеріалистическими словами идеалистическое свое содержаніе. Такъ, напр., средневъковое схоластически-теологическое міровозарьніе и общественныя силы, скрывающіяся за этимъ міровоззрівніємъ, усиленно эксплуатировали терминологію абсолютнаго идеализма и философы просвітительной энохи новаго времени должны были направить свои критическія стрілы противъ всякихъ теоретическихъ абсолютовъ, чтобы расшатать среднев вковую схоластику и опирающійся на нее укладъ жизни. Величайшая изъ эпохъ просвъщенія была пережита Франціей въ XVIII въкъ, и ни одна эпоха не считаетъ въ своихъ рядахъ такого количества крупныхъ мыслителей, ни одна не дала такой блестящей литературы. Задача предстояла великая: сокрушить средневъковое общество и средневъковое міровоззръніе. Я думаю, что философія французских в просвітителей XVIII віка съ ея матеріализмомъ, направленнымъ противъ средневѣковаго абсолютизма, оказываеть и до сихъ поръ сильное давление на прогрессивнаго человъка нашего времени. Аналогичная просвътительная эпоха пережита Германіей, какъ страной болве отсталой, только къ 40-годамъ XIX въка, ел выразителями были Л. Фейербахъ и левые гегеліанцы. Критика теологіи была основнымъ побудительнымъ мотивомъ тогдашняго «матеріализма», а гуманистическія стремленія клали на него идеалистическую печать. Въ Россін 60-е годы были «эпохой просвъщенія». Чернышевскій и Писаревъ-наши «просвътители», подъ знаменемъ матеріализма они боролись съ мракомъ дореформеннаго общества во имя свободы мысли и человъческаго достоинства. И мы теперь должны чтить въ Чернышевскомъ и Писаревѣ не «матеріализмъ», въ которомъ не было ничего оригинальнаго и для нашего времени ничего цвинаго, мы чтимъ ихъ «просвътительный идеализмъ». Наши публицисты 60-хъ годовъ боролись противъ метафизики, потому что ее защищали консерваторы, боролись противъ культа красоты, потому что за нее цъплялось кръпостническое дворянство со своими публицистами, беллетристами, поэтами и поэтиками. Они были исторически правы. Матеріалистическая ложь ихъ, при всей ея философской песостоятельности, заключала въ себъ огромную практическую правду.

Такъ было въ прошломъ, а какъ теперь?

Въ XIX вък взаимоотношение общественныхъ силъ измънидось, революціонный шыль «третьяго сословія» простыль, оно перестало быть «народомъ» и сдёлалось «буржуазіей», ноказавъ свои эксплуататорскіе когти. Творческій силы буржуазін, совершивъ въ прошломъ въкъ великую критическую работу, начинаютъ истощаться и характеръ ен идеологіи різко измінидся. Къ положительной духовной работв она оказалась мало способной. Буржуазная эпоха исторіи знаменуется пониженіемъ исихическаго типа человъческой личности, съужениемъ ся духовныхъ горизонтовъ. Господствующая буржуазія, обращая жизнь въ лавку, убиваеть всякій идеализмъ, она убиваеть его въ жизни, въ философіи, въ искусствъ, въ нравственности, въ политикъ и держится только за повитивную науку, какъ необходимую для ея практическихъ интересовъ. Она нивеллируетъ всякую яркую индивидуальность, вытравляеть красоту и стремленія постигнуть тайну бытія. Революціонный матеріализмъ прошлаго віка съ его идеалистической складкой замвияется позитивизмомъ съ его философской умвренностью и аккуратностью. Позитивизмъ, какъ требованіе приложенія научнаго метода во всехъ областяхъ знанія, вечень; наука можеть быть только позитивной, и религіозное или метафизическое рашеніе научныхъ вопросовъ недопустимо. Позитивизмъ же, какъ философское міровоззрініе, представляется малоціннымь: онъ духовно принижаеть человъка, рекомендуеть воздержание въ отвъть на сокровеннѣйшіе запросы человѣческаго духа 1). Метафизическій идеализмъ изгоняется буржуазіей изъ умственной жизни человѣчества за практической безполезностью. Въ искусствъ буржуваня утверждаеть реализмъ и создаеть его крайнее проявление-натурализмъ. Натурализмъ върно отражаетъ общество XIX въка во всемъ его безобразіи. Красота изгоняется изъ искусства господствующихъ классовъ, такъ какъ ся не оказывается въ ихъ жизни.

Характерно, что отецъ позитивизма Ог. Коитъ назыналъ всъхъ революціонеровъ метафизиками.

и искусство принижается до протокола, теоретики натурализма предлагають обратить художественное творчество въ отрасль экспериментальной науки. Идеализмъ изгоняется изъ человъческихъ переживаній и искусство безсильно его воспроизвести. Въ XVIII въкъ гедонизмъ боролся съ авторитарными критеріями добра и зла и въ этомъ было его право на существование. Въ XIX въкъ эта идеалистическая струя исчезаеть изъ теоріи и практики торжествующаго класса и выдвигается утилитарный взглядъ на жизнь, ваглядъ лавочника, не знающій болье высокаго нравственнаго маява, чёмъ приходо-расходная внига. Нравственная жизнь буржуазнаго общества, вращающаяся вокругь наживы, даеть мало пиши для идеалистическихъ построеній и этическій идеализмъ не находить себв маста въ надрахъ этого общества. XVIII вакъ выдвинулъ глубокую идеалистическую идею «естественнаго права» и опирался на нее въ политической борьбь; эту идею развънчали эволюціонисты нашего віка, и либеральный оппортунизмъ сділался направленіемъ господствующей политики. Словомъ на ряду съ соціальной буржуазностью мы должны признать глубокую духовную и культурную буржуазность общества XIX въка, буржуазность, обезцвѣчивающую жизнь и понижающую ея цѣнность. Я бы хотѣлъ, чтобы кто-нибудь попробоваль показать, въ какой положительной связи находится психика господствующихъ классовъ буржуазнаго общества съ идеалистической философіей, какъ и гдв фактически капиталисты, фабриканты или банкиры увлекались метафизикой? Жизнь господствующей массы унизительно пуста и безсодержательна и протестъ противъ нея есть выражение не только соціальноматеріальнаго, но и духовно-идеальнаго голода. Духовныя вершины аристократической интеллигенціи прошлаго заключають въ себъ болъе высокія исихическія черты и въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ онъ ближе къ будущему, чъмъ буржувано-демократическая интеллигенція капиталистическаго віна съ ея духовной біздностью и анти-идеалистическимъ духомъ 1). Платонъ, Гете или Фихте болве люди будущаго, чёмъ Бентамъ, Зола или Спенсеръ. Въ русской прогрессивной литературѣ просвътительный матеріализмъ «идеалистовъ земли» обратился въ мертвящій позитивно-реалистическій шаблонъ, изъ котораго давно уже выдохлось всякое практически-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Я только хотълъвъ самыхъ общихъ чертахъ указать на господствующую деихику XIX въка, но прекрасно помню, что историческая дъйствительность необыкновенно сложна и полна самыхъ разнообразныхъ оттънковъ и индивидуальныхъ красокъ.

идеалистическое содержаніе. «Позитивизмъ», который оберегается нашей традиціонно-прогрессивной журналистикой отъ метафизическихъ набѣговъ, естъ безцвѣтнѣйшій либерализмъ въ философіи со всѣми признаками либеральной половинчатости. И только какоенибудь новое слово можетъ удовлетворить духовную жажду лучшихъ людей нашего времени.

Тотъ же XIX въкъ создаль въ своихъ недрахъ оппозицію буржуазному обществу. И вотъ оппозиція заразилась буржуазностью, я настойчиво это утверждаю, хотя слова мои прозвучать страшной ересью и парадоксомъ. Угнетенное и пришибленное положение оппозиціонной общественной группы, обостренный характеръ соціальной борьбы, направленной на достиженіе минимума человізческаго существованія, все это съузило духовные горизонты личночти, ведущей борьбу съ буржуазнымъ обществомъ, и наложило своеобразный отпечатокъ на ея идеологію. Въ подобную эпоху не могло быть человока-самоцили, быль только кусочекъ человъка, челов'вкъ, обращенный въ средство. Марксизмъ возникалъ при такой исторической обстановкѣ, что онъ не могъ развить въ себѣ идеалистическаго антибуржуазнаго содержанія, которое должно быть ему присуще, которое въ зачаточномъ виде въ немъ есть въ большей степени, чёмъ въ другихъ теченіяхъ. Идеологія марисизма остановилась на очень низкой ступени развитія, его философское міропониманіе не оригинально. Идеологи угнетенныхъ производителей середины XIX въка не могли и по выпавшей на ихъ долю задачь не должны были устремлять свой взоръ въ духовную даль, имъ предстояла болве безотлагательная работа, которая фатально заслопила отъ нихъ идсальныя цели человечества. Я бы формулировалъ величайшую, неувядаемую заслугу марксизма следующимъ образомъ: марксизмъ впервые установилъ, что только матеріальная общественная организація можеть быть базисомъ для идеальнаго развитія человъческой жизни, что человъческія цъли осуществляются лишь при матеріальномъ условін экономическаго господства надъ природой; практически именно онъ строитъ «жилища для людей». И вотъ по условіямъ историческаго момента вся теоретическая и практическая работа ушла на выработку матеріальныхъ средствъ, соціально-экономическихъ предпосылокъ; по психологически понятной иллюзін средства были приняты за цели, сами цели человеческой жизни были поняты слишкомъ матеріально. Марксизмъ оказался біздень духовно-культурнымъ содержаніемъ, идеальныя задачи философіи, нравственности, искусства не были имъ достаточно сознаны и въ своей борьбѣ съ соціальной буржуазностью въна онъ не могъ еще возвыситься надъ его духовной буржуваностью. Марксизмъ, какъ философское міровоззрівніе, примкнулъ къ матеріализму просвѣтительной эпохи, въ частности къ германской просвитительной философіи, изъ надръ которой вышли Марксъ и Энгельсъ. Они сказали новое слово и великое слово только въ области соціально-экономической, вив этой области они не прибавили почти ничего къ критической работъ буржувани въ периодъ ея революціонной борьбы съ среднев'вковымъ обществомъ и теодогическимъ міровоззрівніемъ. Ліалектическій характеръ ихъ матеріализма, заимствованный изъ Гегелевскаго идеализма, не измъняеть сути дъла, но своимъ взглядамъ на міръ и жизнь они матеріалисты и гедонисты, ихъ духовный кругозоръ ограниченъ. Идеалисты по своей соціальной задачь — они борятся противъ всякаго идеализма и находятся во власти того историческаго недоразуменія, на которое я старался пролить иткоторый светь. Историческій марксизмъ сталь во враждебное отношеніе къ философскому идеализму и метафизикъ, къ художественному идеализму и романтизму, къ абсолютной нравственности, ко всякой религіи, которую смѣшиваетъ со старой теологіей и церковностью. «Ученикамъ» предстояла огромная практическая работа, да кромв того, они популяризовали и защищали отъ враговъ соціально-экономическое учение учителя, но до сихъ поръ не прибавили къ нему ничего духовно-ценнаго. А прошло 50 леть, и за это время много воды утекло, мы живемъ при другихъ общественно-историческихъ условіяхъ, жизнь и мысль ушли впередъ и поставили новыя задачи.

Въсоціально-политическомъ революціонномъ движеніи XIX вѣка есть одна черта которая кладеть на его борцовъ рѣзко антибуржуазный отпечатокъ, это—тоть соціально-политическій романтизмъ, который сопровождается мученичествомъ. Весь запасъ человѣческаго идеализма направляется въ эту сторону и создаеть прекрасные героическіе образы. Человѣческая личность калѣчится, формула ея жизни съуживается, но идеализмъ все-таки есть, котя и односторонній. Мы глубоко чтимъ этотъ идеализмъ, но подобное мученичество не имѣетъ будущаго, оно устраняется современнымъ соціальнымъ развитіемъ; путь, по которому направлялся идеализмъ, мало-по-мало закрывается и исчезаетъ самое яркое проявленіе антибуржуазнаго духа. Производители становятся гражданами міра сего, создаются нѣкоторыя элементарныя условія для развитой

человъческой жизни, ихъ борьба пріобрътаетъ менте острый карактеръ и формула ихъ жизни можетъ расширяться, человъческая личность делается не только средствомъ, но и самоцелью. Въ какую сторону расширится формула жизни самональной человаческой личности, чемъ заменится прежняя форма идеализма, какимъ человъкомъ будетъ новый гражданинъ міра, чёмъ онъ будетъ отличаться отъ прежняго гражданина, буржуазнаго филистера? На этоть вопрось, думается, можно отватить, что, если люди будущаго не создадуть новаго идеализма, если этоть идеализмъ не проникнеть въ сознаніе общественной группы, подготовляющей новое общество, то соціальное движеніе приметь окончательно буржуазный характеръ и новый филистеръ будетъ нисколько не болве привлекательнымъ психическимъ типомъ, чемъ тотъ старый филистеръ, противъ котораго ведется борьба. Победа угнетенныхъ ослабляеть острый характерь борьбы, это понятно и тугь жальть не о чемъ, но она не можетъ и не должна привести къ такому измельчанію, что за пятикопфечными улучшеніями ничего не будеть видно. Всеноглащающая трезвенность убиваеть поэзію прошлаго и необходима компенсація за тѣ духовныя потери, которыми сопровождается матеріальная победа.

Иоявляется книга Бернштейна. Распространеніе «бернштейніанства» — важный симптомъ. При всей своей теоретичсекой слабости и извъстной дозъ практическаго филистерства, Бериштейнъ сказаль много вернаго, онъ правъ и въ своемъ призыве къ самокритикъ, и въ ниспровержении теории необходимости соціальной катастрофы (Zusammenbruchstheorie и Verelendungstheorie), и въ указаніи на односторонній характеръ германскаго соціальнаго движенія. Но «берншейніанство» ум'вренное и аккуратное, принижающее духъ движенія и отрицающее цінность идеальной его ціли, «бернштейніанство», уничтожающее романтизмъ и идеализмъ прошлаго и не предлагающее никакого новаго романтизма и идеализмабуржувано, въ немъ нътъ еще духа новаго общества и новаго человъка. Выше я указалъ на буржуазность ортодоксальнаго марксизма, бериштейніанство же, голое и неприкрытое, пожалуй, еще болже буржувано и оно особенно побуждаеть къ идеалистическому призыву, свидетельствуеть о необходимости внести новую идеалистическую струю въ соціальное движеніе. Когда Бернштейнъ преддагаетъ сосредоточиться на средствахъ борьбы и произноситъ неосмотрительную фразу «цель для меня ничто», онъ частично, въ очень узкой сферф, правъ, но съ общей, философской точки зрвнія

глубоко неправъ <sup>1</sup>). Мы признаемъ матеріальныя средства, великія и малыя, лишь во имя идеальныхъ цѣлей, всегда великихъ, мы должны проникнуться этими цѣлями, проникнуться до такой степени, чтобы жизнь наша не была полна лишь средствами борьбы, мы должны сложенъе понимать сами средства борьбы и такимъ образомъ облагородить свою душу. Мнѣ кажется, что наступаетъ моментъ, когда историческое недоразумѣніе должно исчезнуть и практическій идеализмъ долженъ вступить въ союзъ съ теоретическимъ идеализмомъ, чтобы совмѣстными силами бороться съ соціальной и культурной буржуазностью и подготовить душу человѣка для будущаго общества. Послѣ этой исторической оріентировки, перехожу къ разсмотрѣнію вопроса о борьбѣ за идеалистическое міровозарѣніе по существу.

Теоретическая борьба за идеализмъ должна начаться съ критики гедонизма или, по болъе облагороженной терминологіи, эвдомонизма, который принимается на въру большинствомъ передовыхъ и интеллигентныхъ людей нашего времени. Современное соціальное движеніе строитъ «жилища для людей», оно «не строить уже колоколенъ и церквей тоже нътъ». Въ борьбъ общественныхъ силъ, которая составляеть самую суть нереживаемой нами эпохи, насъ вдохновляеть соціальный идеаль. Соціальное развитіе и соціальная борьба, посредствомъ которой оно осуществляется, ведуть къ новой форм'в общественности, а при нашей соціологической точк'в зрівнія. новая форма общественности есть прежде всего новая форма производства. Всякій, віроятно, согласится, что новая форма производства сама по себъ еще не есть идеаль, до идеала тугь еще далеко. Скажу болве, не только всякая форма производства, но и всякая форма общественности можеть быть лишь средствомъ и не можеть быть цалью, говорить о ней, какъ о цали, можно лишь условно, лишь какъ о лозунгв въ соціально-политической борьбв. Если вы настойчиво будете требовать отчета въ целяхъ борьбы за новое общество, если вы поставите ребромъ вопросъ объ идеалъ, который все санкціонируеть и самъ уже не нуждается ни въ какой высшей санкціи, то самое большее, чего вы добьетесь, это слідующаго: цель всякой борьбы, всякой соціальной организаціи, цель

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ книгъ Бернштейна можно указать отдъльныя мъста, гдъ онъ совнаетъ необходимость усиленія идеализма на ряду съ реализмомъ, но это только неясные намеки.

жизни-ечастье людей. Марксизмъ устами своего основателя пропанесъ справедливый судъ надъ Бентамомъ, какъ надъ архи-филистеромъ, принявшимъ англійскаго лавочника за типъ нормальнаго человъка, но самъ марксизмъ не идеть дальше обыкновеннаго гедонизма или эвдемонизма, это самое большее, до чего можно заставить договориться средняго марксиста. Впрочемъ, тутъ, вфроятно, будеть внесена поправка и очень существенная поправка. намъ скажутъ, что цвль всякой жизненной борьбы-счастье гармонически развитой личности. А что такое гармонически развитая личность, эта конечная инстанція? Личность развитая въ умственномъ, нравственномъ и эстетическомъ отношения? А это значитъ, что не всякое счастье (объ удовольствіи я уже и не говорю) есть идеальная цёль соціальной борьбы прогрессивнаго человічества, а только какое-то высшее счастье, предполагающее высшія функціи человъческаго духа. А разъ признается счастье возвышенное п счастье низменное, разъ въ человъческой душъ существують качества неразложимыя ни на какія количества, то гедонизмъ попадаеть въ безвыходный кругъ, онъ долженъ признать какой-то высшій критерій добра и зла, произносящій судъ надъ самимъ счастьемъ. Утилитаристъ Д. С. Милль сказалъ, что лучше быть недовольнымъ Сократомъ, чемъ довольной свиньей. Почему лучше? На почвъ утилитаризма и гедонизма нельзя превозносить недовольнаго Сократа насчеть довольной свиньи, для этого нужно признать что-то болве высокое, болве священное, чвмъ всякое довольство міра сего. Карлейль им'яль всі основанія назвать утилитаризмъ свинской философіей.

Исихологія (научная, а не метафизическая) давно уже разрушила ту иллюзію, будто челов'якъ стремится только къ удовольствію, или, выражаясь сложное, къ счастью, что это есть единственная ціль жизни. Это могъ спокойно утверждать въ XVIII в'якъ Гельвецій, но въ наше время утверждать подобное положеніе съ апломбомъ можно лишь по нев'яжеству. Счастье есть посл'ядствіе нравственной жизни челов'яка, но никогда не ціль; изв'ястная степень довольства есть условіе развитой жизни, но опять-таки не ціль. Нравственность—самостоятельное качество,—качество неразвожимое, и это прежде всего психологическій фактъ, который можно отрицать лишь путемъ софистики, путемъ насилія надъ самымъ существомъ челов'яческой природы. Возвращаюсь къ конечной инстанціи прогрессивнаго гедонизма—развитой во вс'яхъ отношеніяхъ челов'яческой личности. Для того, чтобы этотъ принципъ не быль совершенно безсодержателень, мы должны постулировать, навъ его содержание, умственное, нравственное и эстетическое развитіе. Но умственное развитіе есть приближеніе къ истичнь, нравственное къ добру, эстетическое къ красотъ. Наполняя жизнь человъческой личности высшимъ содержаніемъ, мы неизбъжно упираемся въ иден истины, добра и красоты, которыя оказываются выше всякаго счастья и довольства, такъ какъ только онв двлають счастье возвышеннымъ, достойнымъ человъка, а не свиньи. Тутъ гедонизмъ явнымъ образомъ приходить къ самоубійству. Воспроизвелемъ однако дальнейшую аргументацію гедонистовъ, утилитаристовъ и эволюціонистовъ въ этикъ. Истина, добро и красота, говорять намь, это только соціальныя полезности въ человіческой борьбъ за жизнь. Марксизмъ особенно будетъ настаивать, что вся такъ называемая «идеологія» есть лишь соціальная полезность. Иллюзіонизмо-воть точка зрінія марксизма на духовныя блага. Туть начинается все тоть же безвыходный кругь, и я просиль бы читателя обратить на это особенное вниманіе. Намъ говорять, что философія, нравственность, искусство, словомъ «идеологія», существуютъ для жизни, что онв цвины, лишь какъ полезности въ соціальной жизни людей, а въ данную эпоху, какъ полезности въ р'яшеніи «соціальнаго вопроса» напихъ дней. Р'яшеніе «соціальнаго вопроса» должно упорядочить жизнь людей. А для чего сама жизнь, та жизнь, для которой все? Жизнь для жизни, отвъчаеть высшая мудрость нашего вака. Этогь отвать слишкомъ варенъ и потому онъ ничего еще не говоритъ; жизнь есть только совокупность всехъ жизненныхъ процессовъ. Но ведь та жизнь, для которой все и которая сама для себя, не есть переваривание пищи, въдь не для этого же мы строимъ «жилища для людей». И я говорю: все для жизни, но для жизни возвышенной, для жизни въ истинъ, добръ и красотъ, и этимъ я признаю существованіе высшей цъли жизни и высшаго ея смысла. Вопросъ о смысле и цели жизни вечень, его не вытравить изъ человеческой души никакими позитивноэволюціонными фразами, и нельзя достаточно высоко одінить такихъ писателей, какъ Толстой и Ибсенъ, которые съ необыкновенной силой ставять этоть старый и вачно новый вопросъ. Изъ всей вышеприведенной аргументаціи естественно напрашивается тотъ чрезвычайно важный выводъ, что прогрессъ и совершенствованіє выше счастья и довольстви. Уже не разъ указывали на реакціонную природу утилитаризма и гедонизма, на ихъ глубокое противорвчие самой идев прогресса и это указание совершенно правильно. Прогрессъ предполагаетъ высшую, общеобязательную цвль соціальной жизни человъчества.

Въ другомъ мъстъ и старалси показать, опираясь на Канта, что основной принципъ нравственности и формальное условіе всякаго нравственнаго блага это - самоивльность человъческой личности и равноцинность всёхъ человеческихъ личностей 1). Нёкоторые могуть подумать, что туть преподносится старый эвдемонистическій принципъ, апеллирующій къ счастью гармонически развитой личности. Это была бы грубая ощибка, свидетельствующая о неспособности оріентироваться въ высшихъ сокровеннайшихъ запросахъ человъческаго духа. Прежде всего мы признаемъ абсолютную цънность человека, какъ самоцели, а къ этой идев нельзя придти эмпирическимъ путемъ 2). Затъмъ, признавая святость человака, какъ самопали, и его равноцанность со всякимъ другимъ человъкомъ-самоцълью, мы имъемъ въ виду не пользу и счастье и не считаемъ нашу конечную этическую идею лишь исторически выработаннымъ полезнымъ условіемъ все для того же счастья людей. Человъкъ — святая самоцъль, не есть существо переваривающее пищу и получающее отъ этого пріятное удовлетвореніе, нъть, это духовное существо, носитель истины, добра и красоты, реализація высшей правды; для этой самоціли совершенствованіе и прогрессъ выше удовлетворенія и счастья. Для послівдовательнаго гедониста слово человожь, поскольку въ него вкладывается этическій смысль, есть звукь пустой, красивая фраза, для насъ же слово это полно высокаго смысла и значенія. Развитіе исторической личности до человъка есть торжество духовныхъ цвнностей, цвиностей ввиныхъ и абсолютныхъ, безъ которыхъ жизнь людей не есть еще человъческая жизнь, безъ которыхъ она такъ безобразно пуста и безцёльна, такъ буржуазна въ самомъ грубомъ и истинномъ смыслв этого слова.

Существуеть легенда, что метафизическій идеализмъ — оторванная отъ жизни абстракція, что позитивно-эволюціонная наука

<sup>1)</sup> См. мою книгу "Субъективизмъ и индивидуализмъ въ общественной философіи". Эту мысль также развиваетъ П. Струве въ предисловіи къ моей книгъ.

<sup>2)</sup> Въ вышеназванной книгъ я старался показать, что въ понятіяхъ пстины, какъ цъли познанія и добра, какъ цъли нравственной жизни логически заключается признаніе ихъ абсолютности и что эта абсолютная цънкость нисколько не противоръчить относительности всъхъ теорій и всъхъ историческихъ нравственностей.

гораздо ближе къ жизни. Это прежде всего величайшая исихологическая ложь. «Метафизика, по выражению Струве, гораздо богаче опыта и гораздо ближе его къ действительности, т.-е. къ полноте человъческихъ переживаній». Только точка зрѣнія метафизическаго идеализма вплотную подходить къ целостнымъ переживаніямъ человъческой души, только тутъ человъческая душа обрътаетъ полное и всестороннее удовлетвореніе. Я даже рѣшаюсь высказать мысль, которая сразу можеть показаться парадоксомъ: всякій живой дійствующій человъкъ, человъкъ отыскивающій истину, творящій справедливость и добро или созерцающій красоту-метафизикъ-идеалистъ. Вы ищете истину и это исканіе наподняеть вашу жизнь возвышеннымъ содержаніемъ и смысломъ, который вами непосредственно чувствуется и переживается, но въдь этимъ самымъ вы уже въ исходномъ пунктв предполагаете, что истина не звукъ пустой. что истина есть ценность, абсолютная ценость, которой вы еще не знаете, но которую должны узнать. Эволюціонисть сейчась начнеть вамъ показывать, какъ развивалось познаніе отъ зоологическаго состоянія до васъ, и кончить темъ, что признаеть идею истины, абсолютно ценную для васъ, какъ живого, ищущаго существа, лишь полезной иллюзіей, онъ произведсть химическій аналият и отъ цѣннаго переживанія, составляющаго интимную природу вашего вашего духа, не останется ничего. Такимъ образомъ, можетъ получиться научное положение, но оно получится не кстати, такъ какъ о немъ въ данный моментъ вы не спрашиваете, имъ вы въ другой разъ заинтересуетесь. Эволюціонисть со своимъ всегдашнимъ призывомъ обратиться къ молюскамъ для объясненія всего на свъть, въ томъ числъ и вашего исканія истины, правъ въ своей частичной области, но не ему принадлежить последнее слово въ выработкъ міропониманія. Философскій идеализмъ по самому существу своему всегда зоветь впередь, къ въчнымъ ценностимъ, которыя должны быть осуществлены въ жизни, и онъ вплотную подходить къ вамъ, къ душв вашей, жаждущей истины, онъ поддерживаетъ голосъ вашего сознанія, громко заявляющій о цінности вашего исканія, цінности, на которую не можеть посягать никакой эволюціонизмъ. Какъ живой челов'якъ, сознающій великую важность нравственной проблемы, вы говорите: это добро, а это зло, добро есть ценность, я его чувствую какъ что-то безусловно ценное, и я хочу служить добру и бороться со здомъ. Въ тогъ моментъ, когда вы устанавливаете самостоятельное качество добра въ ващей душъ. признаете его абсолютную ценность и служите ему, вы совершаете

величайшій акть вашей жизни, истинное богослуженіе, служеніе Вогу правды. Но воте приходить эволюціонисть, зоветь васъ назадъ въ изследованию молюсковъ и предлагаетъ вамъ немедленно показать, что все, что вами переживается, какъ святыня, есть лишь полезная иллюзія въ борьбі за существованіе, что нравственное сознаніе разлагается на какія-то частицы, не им'єющія ничего общаго съ нравственностью, и что все это неопровержимо доказывается уровнемъ нравственныхъ идеаловъ рыбъ... Всякій общественный боець за справедливость является сторонникомъ «естественнаго права», онъ призываеть къ правде въ человеческихъ отношеніяхъ, къ утвержденію вфиныхъ правъ человфка, онъ идеалисть и пріемлеть мученическій в'внецъ за идею правды-справедливости, которая переживется имъ, какъ абсолютная ценность. Эволюціонисть постарается охладить его идеалическій призывъ къ справедливости, онъ постарается эволюціонистическимъ путемъ показать, что сознаваемое идеалистомъ-борцомъ «естественное право» человека, которое онъ такъ страстно желаетъ воплотить въ жизнь, есть чистыйшая иллюзія и оть молюсковь она произошла такимъ-то образомъ. Только философскій идеализмъ утверждаетъ и обосновываетъ ту жажду правды и справедливости, которой наполнена жизнь практическихъ идеалистовъ, онъ признаетъ абсолютную ценность нравственнаго блага и естественнаго права человъка. Развитая человъческая душа созерцаетъ красоту и восторгается ею, она чувствуеть, что «красота есть великая сила»и переживаеть чувство красоты, какъ что-то безусловно ценное. Человікъ стремится къ прекрасному въ своихъ чувствахъ, въ произведенияхъ художественнаго творчества, во внушней природу и это стремление возвышаеть его надъ житейской пошлостью. Эволюціонная наука не знасть красоты, какъ возвышающей насъ циности, она разлагаеть ее на молекулы и показывать развитіе чувства прекраснаго отъ животнаго міра до эстетически-утонченнаго человъка нашего времени. Критическій методъ въ философіи. провозглашенный Кантомъ, береть развитое человъческое сознаніе и анализируеть его, основательно полагая, что въ немъ скорфе можно найти ключь отъ тайны познанія и нравственности, чімъ въ сознаніи какой-нибудь медувы.

Но это нисколько не посягаеть на законность и необходимость гонетическаго метода изследованія. Все вышесказанное направлено не противъ эволюціонной науки, которую мы чтимъ не менёе любого эволюціониста, а является только протестомъ противъполновластія позитивно-эволюціонной точки зрвнія и защитой правъ философскаго идеализма, который ближе къ переживаніямъ человъческой души, - жизненные въ самомъ широкомъ смыслы этого слова, чемъ эволюціонная наука, выполняющая лишь одну спеціальную функцію жизни. Въ настоящее время нельзя не быть эволюціонистомъ, но для того, чтобы теорія развитія пріобржда философскій смысль и значеніе, она нуждается въ переработкъ Научно-философская теорія развитія должна прежде всего понять то, чего не понимають многіе эволюціонисты: уже Демокрить зналь, что nihil ex nihilo, жизнь не можеть развиться изъ отсутствія жизни, психическое изъ отсутствія психическаго, нравственность изъ отсутствія нравственности, познаніе изъ отсутствія познанія красота изъ отсутствія красоты. Должно быть то, что развивается. Пора покончить счеты съ механико-матеріалистическимъ міропониманіемъ, разлагающимъ всякое качество на изв'ястное количество матеріальныхъ частицъ, изъ которыхъ чудодъйственнымъ образомъ происходитъ все на свътъ. Необходимо признать качественную самостоятельность элементовъ вселенной; міръ въ своемъ развитіи развертываеть лишь то содержаніе, которое въ неразвитомъ состояніи было предвічно даннымъ.

Для того, чтобы превратить теорію развитія въ теорію прогресса, необходимо внести телеологическій принципъ. Прогрессъ есть движение сущаго по направлению къ должному, есть торжество должнаго въ сущемъ. Другого смысла прогрессъ имъть не можеть и въ философіи прогресса мы должны вернуться къ великимъ идеалистамъ прошлаго, особенно къ Фихте, нисколько не изміняя традиціямъ реалистической науки вообще, реалистической соціологіи въ частности. Весь смыслъ соціальнаго развитія, делающій это развитіе прогрессомъ, только въ томъ, что оно есть единственный способъ обнаруженія должнаго въ жизни человічества, т.-е. такихъ духовныхъ цюнностей, какъ истина въ человъческомъ познаніи, добро въ человъческой воль, красота въ чоловъческихъ чувствахъ. Идеалистическая метафивика должна понять этотъ соціальный и міровой прогрессъ, какъ движеніе къ верховной цели бытія, той единой правде, во имя которой должны совершаться всё дёла міра. Все истинное, справедливое и прекрасное въ жизни человъчества — безсмертно, какъ безсмертна та въчная и абсолютная правда, къ которой мы пріобщаемся въ своемъ служении добру и своей борьбъ со зломъ. А зло, то зло, которое такъ осязательно даеть себя чувствовать въ эмпирической

дъйствительности, съ высшей точки зрвнія есть лишь «не найденный путь къ добру» и оно обречено на позорную гибель, на безсловную смерть, еще болъе унизительную, чъмъ всякое наказаніе. Перъ Гинтъ, въ зам'вчательной пьес'в Ибсена, предпочитаетъ принять адскія мученія, чімь пойти на сплавь, и апедлируеть къ своимъ великимъ гръхамъ, но напрасно: онъ и въ злв не совершилъ ничего великаго и въ своемъ ничтожествъ оказался достойнымъ только одной участи: уйти на сплавъ, изъ котораго приготовляють ложки. Зло насквозь отрицательно и ничтожно, то великое въ злъ, которое знаетъ исторія, есть лишь оптическій обманъ, въ немъ велика сила добра, а не зла, добра, затемненнаго исторической обстановкой, при которой ему приходилось проявляться. Таковъ всякій демонизмъ съ его сильной волей и сильнымъ протестомъ. Въ аморалиств Фр. Нитцие величественное впечатланіе производить живущее въ немъ добро, а не зло. И нагло торжествующее эло никогда не импонируеть, его безсильная природа ясна всякому нравственно зрячему. Глубокій трагизмъ человъческой жизни лежить не столько въ конфликтъ добра и зла, сколько въ многообразіи и сложности самого добра. Таковъ, напр., по истинъ трагическій конфликть стремленія къ воплощенію справедливости въ человъческихъ отношеніяхъ со стремленіемъ свободно творить въ своей жизни истину и красоту. Трагическіе писатели изображають столкновение человъческихъ страстей съ нравственнымъ долгомъ, но великія страсти сами по себв не зло. Ученіе Фихте о дъйственномъ Я и о міръ, какъ матеріаль долга. облеченномъ въ чувственную форму, имветъ, думается, неумирающее значение и является одной изъ величайшихъ метафизическихъ концепцій, воплощающихъ въ себѣ идеалистическій духъ прогресса, Зло есть лишь недостаточная реализація долга въ чувственномъ міръ, недостаточное приближеніе бытія къ идеальной пъли и потому природа зда совершенно отрицательна. Философскій идеализмъ, примыкающій къ традиціямъ безсмертнаго Платона, долженъ признать міръ идеальных в цънностей, внівременныхъ и вивпространственныхъ, которыя могутъ и отсутствовать въ эмпирической действительности, которыя никогда не находять въ ней своего законченинаго выраженія, но которыя реализуются въ прогрессть, этомъ единственномъ эмпирически уловимомъ признакѣ метафизическаго единства сущаго и должнаго, и являются духовнымъ маякомъ человъческой жизни. Насъ могутъ спросить: гдъ же абсолютная истина, абсолютное добро, абсолютная красота,

укажите на содержаніе этихъ идей, къ которымъ вы все время анеллируете. Въ такой постановкѣ вопроса скрывается недоразумьніе. Ни одинъ человѣкъ, ни одна историческая эпоха не могутъ претендовать на обладаніе абсолютной истиной, добромъ и красотой, которыя достигаются лишь на протяженіи всего прогресса, какъ его конечная цѣль. Всякая другая точка зрѣнія противорѣчила бы идеѣ вѣчнаго развитія, прогрессъ прекратился бы въ моментъ нахожденія абсолютнаго. Но все въ жизни человѣчества имѣетъ цѣну лишь по степени приближенія къ этимъ абсолютнымъ по своему значенію идеямъ. Содержаніе всей духовной культуры человѣчества относительно, но оно получаетъ смыслъ лишь какъ стремленіе къ абсолютному.

Недавно изъ устъ П. Б. Струве раздался призывъ вернуться назать къ Лассалю и я могу только оть всей души присоединиться къ этому призыву. По своему философскому и идеалистическому духу Лассаль стоить выше Маркса, именно ему принадлежитъ идеалистическое истолкование «идеи четвертаго сословін», именно онъ съ необыкновенной силой показалъ общечеловъческій характеръ этой идеи и вложиль въ нее ценное моральное содержаніе. И мы въ своей борьбѣ за идеализмъ должны именно въ Лассаль найти точку опоры, его историческій образь достаточно показываетъ, насколько прогрессивна природа философскаго идеализма. Предстоить великая задача: сохранивъ трезвый реализмъ и понимание необходимости матеріальныхъ средствъ, внести въ соціальное движеніе идеалистическій духъ. Эту необходимость понималь Лассаль, понималь глубже и шире Маркса. Въ настоящій моменть на ней особенно нужно настаивать. Идеологи новаго общества не должны допустить, чтобы въ это общество вошли буржуазныя души, они должны подготовить человъка съ цвинымъ жизненнымъ содержаніемъ. Передовой интеллигенціи нашего времени предстоитъ работа надъ духовнымъ перерожденіемъ тахъ элементовъ общества, которые должны лечь красугольнымъ камнемъ будущаго, и это духовное перерождение должно тесно переплетаться съ соціальной борьбой, подготовляющей «жилища для людей». И на «жилищахъ» можно и должно строить высокія «башни»+ Если въ этихъ жилищахъ поселится филистерское довольство и буржуазная сытость, то строить ихъ, конечно, можно, но врядъ ли подобная работа способна особенно вдохновить, врядъ ли сознаніе строителей будеть особенно возвышенно. Мы думаемъ, что этого не будеть, что въ «жилищахъ будущаго» поселится новый

человъвъ, духовно перерожденный, человъвъ съ широкой формулой жизни, носитель идеальныхъ цънностей, кладущихъ на жизнь печать высокаго смысла.

Рядомъ съ соціальной демократизаціей общества должна идти его духовная аристократизація. Мы не можемъ ждать чуда, не можемъ ждать, что на другой день рожденіи новаго общества внезапно явится новый человісь съ широкими духовными горизонтами если еще наканунъ онъ былъ полонъ духовной буржуазностью и формула его жизни была необыкновенно узка, если за матеріальными средствами борьбы онъ не видель идеальныхъ ея целей. Современная соціальная борьба строить «жилища для людей», она должна создать и души людей, для которыхъ жилища только средство, и этого откладывать нельзя въ надеждѣ, что все какъ-то само собой произойдетъ, это нужно дълать, съ сегодняшняго дня начать дёлать. Иначе мы рискуемъ войти въ новое общество, окончательно растерявъ по дорогв свой идеализмъ, съ душами маленькими, все такими же буржуазными, но благополучно переваривающими пищу и благоденствующими. Какое ужасное, по истинъ трагическое противоръчіе: мы готовы были принять мученическій вінець за нашъ идеаль ипроявить величіе души, а самъ идеаль оказывается такимъ м'ящански илоскимъ и ничтожнымъ, въ немъ нътъ мъста для величія души. Не удивительно, если при такихъ условіяхъ человікъ будущаго «затоскуєть о долі борца и пророка завътныхъ идей». Въ этомъ противоръчіи отчасти повинно діалектическое пониманіе соціальнаго развитія съ его теоріей необходимости соціальнаго катаклизма (Zusammenbruchstheorie) и вообще то механическое и автоматическое истолкование исторического процесса, въ которое нередко впадаетъ ортодоксальный марксизмъ.

Марксизмъ сдёлалъ попытку дать эволюціонно-научное обоснованіе идеализма при помощи діалектическаго метода, и многіе «ортодоксы» и до сихъ поръ видять величіе духа въ испов'вданіи теоріи Zusammenbruch'а капиталическаго общества. Но тутъ именно марксизмъ споткнулся, какъ это пеопровержимо доказываетъ современная д'вйствительность и современная философская мысль. Эта попытка оказалась своеобразнымъ эволюціонно-историческимъ утопизмомъ, научно недопустимымъ, и въ тоже время идеализма въ ней н'втъ и быть не можетъ. Идеализмъ— въ глубинѣ и широтѣ идеала, идеализмъ—въ активной борьбѣ, направленной къ осуществленію идеала, и беззав'втной ему преданности, идеализмъ въ величіи духа, проникающаго соціальное движеніе, духа, который борется и во имя котораго борятся. Корни идеализма метафизичны и эволюціонный историческій процессъ создасть лишь условія для его проявленія. Діалектическая же теорія необходимости соціальной катастрофы не только ненаучна, логически неліта и находится въ противорічіи съ фактами жизни, но и глубоко анти-идеалистична. Новое общество создается въ діалектическій моменть отрицанія стараго общества, зло перейдеть въ свою противоположность—въ добро, такъ какъ оно сділается невыносимо велико въ своихъ внутреннихъ противорічіяхъ. Гдіз настоящее місто идеализма, по ту или по эту сторону діалектической грани? Я думаю, что для идеализма не окажется міста, если довести эту точку зрітія до логическаго конца.

- По эту сторону грани идеализмъ преждевремененъ, что и утверждаютъ «ортодоксы»; соціальное зло такъ велико и обострено, что жизнь людей должна быть поглащена матеріальными средствами борьбы; психологія производителей съ точки зрѣнія теоріи Zusammenbruch'а не можетъ расширяться и углубляться. А по ту сторону грани? По ту сторону идеализмъ, можетъ быть, какимъ-нибудь непостижимымъ чудомъ и возникнетъ, но этотъ идеализмъ находится вив нашего современнаго кругозора. Если не проникнуться идеалистическимъ міровоззрівніємъ, о которомъ я говорю въ своей статью, то мы должны будемъ признать, что по ту сторону грани стараго общества идеализмъ окажется запоздавшимъ, онъ уже не нуженъ будеть, такъ какъ буржуазное довольство распространится на всёхъ людей и души покроются слишкомъ толстымъ слоемъ жира, чтобы идеалистически протестовать противъ безпощадной пошлости жизни. Тотъ довольный и счастливый человъкъ, который возьметь на себя смёлость сказать, что лебединая пёснь идеализма въ исторіи человічества уже пропіта, будеть самымъ отвратительнымъ типомъ и, если онъ будетъ правъ, то смертный приговоръ человъчеству и его высшему духовному бытію будеть подписань,

Мы понимаемъ нѣсколько иначе грань стараго и новаго общества, въ этомъ отношеніи мы стоимъ ближе къ Лассалю. Восходъ солнца новаго общества есть не діалектически совершающійся катаклизмъ, а появленіе новой всемірно-исторической эпохи, которая приносить съ собой новую великую идею, олицетворящую собой общечеловѣческій прогрессъ. Лассаль указаль на «идею» современной эпохи и на ея носителя въ опредѣленномъ общественномъ классѣ. Моментъ оканчательной реализаціи новой общественной формы въ эмпирической дѣйствительности не имѣетъ

принципіального значенія, онъ можеть быть болье или менье далекъ и во всякомъ случат онъ не можетъ быть соціальнымъ Zusammeabruch'омъ, какъ никогда въ прошлой исторіи челов'вчества не бывало подобнаго способа осуществленія великой всемірно-исторической идеи въ новой форм'в общественности 1). Великъ тотъ идеалистическій духъ, который живеть въ соціальномъ движеніи и возвышаетъ человъка надъ мелкой повседневной борьбой, велико то восходящее солнце которое освъщаеть и согръваеть жизнь борцовъ за новое общество. Тутъ мы принципіально отличаемъ и отмежеваемъ себя отъ всёхъ соціальныхъ реформаторовъ, которые неспособны видёть ничего великаго за своими малыми делами. которые не могуть ни сильно желать и протестовать, ни глубоко понимать и предвидеть. Неть ничего более плоскаго и пошлаго. какъ ставить идеализмъ въ зависимость отъ быстроты или внезапности осуществленія идеала: въ этомъ сказывается полное непониманіе природы идеализма. Въ принципъ идеализмъ сохраняется даже при полной неосуществимости идеала, такъ какъ и тогда возможна идеалистическая побъда, остается право и обязанность умереть, сохраняя въру въ правоту своего идеала.

Трудностей предстоить гораздо больше, чёмъ предполагаетъ ортодоксальный марксизмъ со своей вёрой въ механическую необходимость крушенія старыхъ формъ и рожденія новыхъ. Но наличность этихъ трудностей должна только возвышать духъ, который призванъ ихъ преодолёть. Мы съуживаемъ область того, что необходимо произойдетъ, и расширяемъ область того, что должно быть создано, а это и есть усиленіе человёческаго идеализма, въ которомъ категорія должнаго и справедливаго господствують надъ категоріями сущаго и необходимаго. Новое общество будетъ дитя человёческаго духа, эволюціонно-историческій процессъ создастъ дишь почву для его идеалистической работы. Такая точка зрёнія заключаеть въ себё частичную реабилитацію утопистовъ. Ихъ ошибки уже не страшны, а правоту ихъ слишкомъ забываютъ.

Я уже слышу голосъ всеобезцвъчивающаго шаблона, который влорадно говорить: вы ходите подъ ручку съ Бернштейномъ, именно

<sup>1)</sup> Этоть вопрось нужно принципіально отличать оть вопроса о политических революціях въ традиціонно-историческом смысле слова. Эти последнія просто факты, которые часто встречаются въ исторіи, и зависять оть техе или других конкретных причине. Признаніе возможности или необходимости подобных революцій ничего еще не говорить о научном пониманіи процесса соціальнаго развитія.

Вериштейнъ різко протестуеть противъ віры въ необходимость соціальной катастрофы и этимъ разоблачаеть свою буржуазную природу. Прежде всего мнв нвтъ двла до того, какую комбинацію воззрвній представляєть собою Бернштейнь, частичное совпаденіе моихъ воззрвній съ его воззрвніями ни къ чему меня не обязываеть. А главное я воть на чемъ настаиваю. Бернштейнъ-законное дитя ортодоксального марксизма, онъ унаследоваль отъ него реалистическіе элементы, которые старается усилить, и онъ правъ, насколько въ немъ говорить голосъ современной соціальной действительности, отличающейся отъ той действительности, которая была 50 лътъ тому назадъ. Но у Бернштейна недостаетъ теоретической силы мысли и практической силы духа. Въ ортодоксальномъ марксизм'в Бериштейнъ не нашелъ идеализма, а самъ онъ оказался неспособнымъ къ самостоятельному творчеству, онъ не изъ тахъ, которые прокладывають новые пути; онъ подвель итоги фактамъ жизни, громко говорившимъ о томъ, что соціальное движеніе безвозвратно потеряло романтизмъ, окрашивавшій его некогда въ ярко идеалистическій цвіть, и... остался безь идеализма. Остался безъ идеализма не одинъ Берштейнъ, его собственная тенденція принизить духъ соціальнаго движенія для насъ не особенно важна, важно то, что самое соціальное движеніе нашихъ дней остается безъ идеализма. Воскресить прошлое, воскресить то настроение, которое было вызвано иной соціально-исторической обстановкой, теперь нельзя, поэтому въ борьбв за идеализмъ нужно идти по новому пути, нужно творить, нужно влить новое идеалистическое содержаніе въ тв формы, которыя создаются современнымъ соціальнымъ развитіемъ. Это не будеть отказомъ отъ трезваго реализма въ практикъ и въ теоріи, который, конечно, долженъ быть сохраненъ, а только напоминаніемъ о томъ, во имя чего этотъ реализмъ существуеть.

Я уже указаль, что ортодоксальный марксизмъ часто впадаетъ въ механическое пониманіе идеологическаго развитія человѣчества. Вопросъ объ отношеніи между «идеологіей» и «экономикой» съ точки зрѣнія историческаго матеріализма мало разработань и на этотъ счетъ циркулируютъ самыя нелѣпыя представленія. Извѣстное выраженіе о «базисѣ» и «надстройкѣ» оказывается при ближайшемъ анализѣ лишеннымъ сколько-нибудь опредѣленнаго смысла, это фигура, подлежащая самымъ разнообразнымъ толкованіямъ. Часто приходится слышать, что всякая идеологія (наука, философія, религія, нравственность, искусство) создается «экономикой»,

«состояніемъ производительныхъ силъ», «соціальной средой» и т. п. Эти ходячія въ марксистской литератур'в выраженія съ философской точки врвнія совершенно не выдерживають критики. Какъ ато экономическое развитіе можеть создать развитіе идеологическое? Что это значить, когда намъ говорять, что произволственныя отношенія какой-нибудь эпохи создають ся философію? Какая внутренняя причинная связь возможна между экономикой, формами производства и обмѣна, и идеологіей, будь то открытіе научнаго закона, построеніе метафизической системы, переживаніе правственныхъ идеаловъ, или художественное творчество? Историческій матеріализмъ, вслідствіе своей философской неразработанности и методологической наивности, раздъляеть и еще болъе усиливаетъ обычную ошибку эволюціонизма, который вфрить въ чудо созданія чего-то изъ ничего, нравственности изъ какихъ-то абсолютно ей чуждыхъ элементовъ, научнаго познанія изъ чего-то, не имфющаго ничего общаго съ познаніемъ и т. д. Это эволюціонное суевфріе вообще нора бросить, не должна за него держаться и доктрина историческаго матеріализма, которой несомнінно принадлежить будущее, какъ самому ценному соціологическому направленію. Идеологія не создается автоматически экономическимъ развитіемъ, она создается духовной работой людей и идеологическое развитіе есть лишь раскрытіе духовных циностей, импющих вичное, независимое отъ какой бы то ни было эволюціи значеніе. Но идеологія афиствительно обусловливается состояніемъ производительныхъ силь, экономическое развитіе действительно создаєть ночву для идеологического развитія человічества, словомъ, только при наличности матеріальных средство достигаются идеальныя изъли жизни. Такимъ образомъ мы признаемъ духовную самостоятельность всякой идеологіи и соціальную ся обусловленность матеріальными производительными силами, ея зависимость отъ экономическаго развитія. Все это им'веть важное значеніе для выясненія той новой задачи, которую мы старались поставить идеологамъ новаго общества. Соціально-экономическое развитіе само по себъ, автоматически не можеть создать того идеализма, который долженъ наполнить жизнь людей, оно создаеть условія для появленія человыка въ истинномъ смыслѣ этого слова, но не создаеть самого человъка. Въ наше сознаніе должна войти великая идея построенія жилищь съ высокой башней наверху и мы должны приступить къ построенію этой башни, она сама собой не выростаеть никогда. Что же это за башня?

Это-всестороннее воплощение идеалистического духа въ чедовъческой жизни, идеализма въ философіи, въ искусствъ, въ нравственности, въ соціально-политической борьбі, въ любви. Этотъ идеалистическій духъ призванъ поднять землю до небесъ и свести небеса на землю; онъ долженъ наложить на все человеческія дела печать высшаго смысла и истолковать нашу борьбу, временную и конечную, какъ стремленіе къ въчному и безконечному. Только поль этимъ условіемъ жизнь человіческой личности, этой самоціли, пріобратаеть огромную цану и смысль. Это будеть возрожденіемъ того романтизма, который составляеть вѣчную потребность человъческой души, по временамъ заглушаемую исторической обстановкой, но сказывающуюся съ особенной силой у глубокихъ и сложныхъ натуръ. Мы живемъ въ переходную эпоху и лучийя, наиболфе утонченныя и наиболфе недовольныя души несутъ въ себъ подчасъ роковую раздвоенность. Только сознательное соединенје теоретически обоснованнаго идеализма съ прогрессивнъйшими соціальными стремленіями можеть преодоліть эту раздвоенность.

Я опредълнать бы романтизмъ, какъ томленіе человъческой души по ввчно цвиномъ. Въ любви, этой спеціальной области, романтизма, онъ проявляется, какъ позывъ къ въчной любви, любви, реализующей сродства душъ и имѣющей безусловную цѣну и значеніе. Но абсолютная по своей цінности любовь никогда не находить полнаго осуществленія въ эмпирической д'яйствительности и на этой почев возникаетъ глубокій трагизмъ любви, надъ которымъ безсильны мъщанскіе идеалы благополучія и довольства. Соціальное развитіе и соціальная борьба устраняють только препятствія для проявленія истинной любви, уничтожають отрицательныя стороны семьи и тв гнетущія соціальныя узы, которыя мвшають развернуться психическому взаимодействію человеческихъ душъ. Но этимъ вопросъ о самой любви еще не затрогивается, настоящій вопрось лежить по ту сторону соціальнаго рашенія проблемы. Идеалы любви передовой части общества не особенно еще высоки и содержательны. Идеалъ равноправнаго товарищескаго союза мужчины и женщины, предполагающій экономическую самостоятельность каждаго и свободу отъ принудительныхъ соціальныхъ узъ, указываетъ на элементарно-необходимое условіе, но онъ еще ничего не гарантируеть и не спасаеть отъ самой отвратительной прозы жизни. Этотъ товарищескій союзъ бываетъ также часто могилой поэзіи любви, какъ и принудительная семья, такъ какъ въ немъ не оказывается того цвинаго содержанія, которое носить, къ

сожальнію, такое испошлившееся названіе, -- ньть романа. Прекрасная иллюстрація развиваемой мною мысли, что соціальныя формы всегда-средства, никогда не цели. Только современное новое искусство начинаетъ вплотную подходить къ вопросу о любви и требуетъ возрожденія романтизма въ любви въ противоположность тому болоту, въ которомъ барахтался натурализмъ. Новъйшее искусство начинаетъ понимать идеалистическую природу любви, а вёдь только поэзія любви, только идеально-романтическая любовь имжеть цену, возвышаеть человека надъ житейской прозой, изъ которой не выходять идеалы мъщанскаго благополучія, исповъдуемые многимъ множествомъ такъ называемыхъ «передовыхъ» людей. Наприм'връ, Генрихъ Ибсенъ во всъхъ почти своихъ произведеніяхъ проводить болве возвышенныя, болве поэтическія отношенія между мужчиной и женщиной и страстно протестуеть не только противъ современныхъ соціальныхъ формъ, но и противъ того буржуазнаго духа, который въ нихъ живетъ, онъ - революціонеръ духа. А проповъдь «свободы любви» - послъднее слово прогрессивной соціальной точки зрѣнія на любовь-опять-таки касается лишь условій любви, лишь устраненія соціальныхъ препятствій, о самой любви туть и рачи еще нать. «Свобода любви» есть средство, а не пъль. Объявляя и въ этой важной области человъческой жизни борьбу за идеализмъ, я думаю, что только признаніе метафизическаго смысла любви можеть способствовать повышенію цінности жизни, наполняя ее возвышающимъ душу содержаніемъ. Такъ называемый «женскій вопросъ», который есть въ такой же степени и мужской, будетъ ръшенъ, какъ часть общаго «соціальнаго вопроса», тогда проблема любви предстанеть во всей своей чистотв, Идеальная любовь съ ся в'ячнымъ романтизмомъ, красотой и поэзіей есть одна изъ итлей человъческой жизни и задача ея воплощенія въ жизнь должна быть выставлена на знамени духовной борьбы за новаго челов'яка, для котораго соціальная борьба готовить новое зданіе.

Метафизическое творчество въ философіи тоже, пожалуй, романтизмъ и романтизмъ вѣчный по своему соотвѣтствію сокровеннѣйшимъ запросамъ человѣческаго духа. И мы прежде всего желали бы воплощенія въ жизнь философскаго духа, духа великихъ мыслителей асинской аристократіи, духа Платона и Бруно, Спинозы и Фихте, духа всѣхъ великихъ идеалистовъ, какихъ только знаетъ борьба за прогрессъ. Для насъ философскій идеализмъ не спеніальная, оторванная отъ жизни теорія, которая проповѣды-

вается съ философскихъ каоедръ, это-авъзда, озаряющая нашъ жизненный путь, полный активной борьбы за воплощение правды. Тутъ неумъстно входить въ обсуждение вопроса о задачахъ и содержаній метафизики и о техть путяхъ, которыми можно къ ней придти. Я бы только особенно хотвлъ подчеркнуть следующій важный выводъ: процессъ познанія истины, находящій высшее свое завершение въ метафизическомъ понимании міра, имфеть самостоятельную ценность, это не только полезное въ борьбе за существованіе средство, это-цаль, одна изъ идеальныхъ цалей жизни, возвышающихъ насъ до уровня человъка. И я думаю, что къ той критикъ буржуванаго общества, угнетающаго и принижающаго человъка, которая раздается со стороны прогрессивной общественной науки и со стороны непосредственныхъ чувствъ прогрессивныхъ слоевъ общества, метафизическій идеализмъ прибавить свое новое слово. Съ точки зрвнія ввиныхъ цвиностей буржуваное общество и слуги тьмы будуть преданы суду н-осуждены. Вызовъ, брошенный метафизическимъ идеализмомъ современной жизни, полной безобразія, будеть глубже и величественние всякаго другого вызова, какъ голосъ въчной правды внутри приближающагося къ ней человъчества.

Идеализмъ въ этикъ признаетъ абсолютную цънность добра и его качественную самостоятельность. Прежде всего и больше всего идеалисты должны настанвать на томъ, что нравственное совершенство есть цель человеческой жизни, что совершенствование выше всякаго довольства. Пора также разстаться съ темъ недоразумвніемъ, которое видить высшее проявленіе нравственности въ пожертвованіи собственной душой во имя блага другихъ. Жизнь свою можно, а иногда и должно отдать, но душу свою нельзя отдать ни за что на свътъ. Только духовно развитая и совершенная дуща можеть быть настоящимъ борцомъ прогресса, можеть вносить въ жизнь человъчества свътъ истины, добра и красоты. Каждая человъческая личность, не забитая и не окончательно пришибленная, должна сознавать свое естественное право на духовное совершенствованіе, право свободно творить въ своей жизни абсолютную истину и красоту. Вульгаризація духа есть величайшее правственное преступленіе. Когда оно совершается безсознательно, то за него бываетъ отвътственна историческая обстановка, но никто не имфетъ нравственнаго права сознательно понижать свой духовный уровень. Общественный утилитаризмъ, поскольку онъ посягаетъ на фаустовскія стремленія и унижаетъ духъ чело-

выя, является реакціоннымъ направленіемъ человіческой мысли, вакими бы демократическими формами онъ ни прикрывался. Когда человъкъ приносить жертвы на алтарь своей правды, то духъ его возвышается и мы встричаемъ съ правственнымъ величіемъ. Но при велимія вр идей жертвы собственными духоми во имя миманскаго благополучія X и Y. Борцы за идеализмъ должны прежде всего признать самоцівнность за нравственнымъ содержаніемъ жизни и понять демократизацію общества, какъ его аристократизацію, Отсюда вытекаеть великая задача нашего времени: влить идеальное нравственное содержание въ тв соціальныя формы, которыя несуть за собою прогрессивныя силы общества. Это значить поднять четвертое сословіе до «идеи» четвертаго сословія. Это значить также создать правственно совершеннаго человъка, духъ котораго будеть чуждь всякой буржуазности и разовьеть всв заложенныя въ него великія возможености и силы, -образъ болве высокій, болве способный вдохновить къ борьбъ, чъмъ образъ просто довольнаго человъка, Матеріальное довольство есть средство, элементарно необходимое условіе, идеальное совершенство-цъль.

Въ искусствъ начинаетъ возрождаться идеализмъ и романтизмъ, какъ реакція противъ реализма, дошедшаго до самаго пошлаго, самаго мелочнаго натурализма. Искусство стремится къ новой красот'в и новой постановк'в вачныхъ вопросовъ, выражая болве утонченную и сложную психику, необыкновенно тонкія настроенія. Здоровое зерно «декадентства» я вижу въ воспроизведенін тонкихъ индивидуальныхъ оттёнковъ человеческой души и въ протеств противъ буржуазной грубости и полнаго отсутствія красоты въ жизни. Символизмъ находить себф оправдание въ теоретической эстетикъ, которая ни въ какомъ случат не можетъ считать некусства отраженіемъ действительности. Идеалистическое міровозвржніе должно признать самостоятельное значеніе красоты и художественнаго творчества въ жизни человъчества. Красота есть идеальная цёль жизни, возвышающая и облагораживающая человъка. Мы признаемъ идею самостоятельнаго значенія красоты. понимая подъ этимъ самоцельность красоты, и такимъ образомъ мы только подходимъ къ полнотъ человъческихъ переживаній. Въ буржуазномъ обществъ и его искусствъ слишкомъ мало красоты и оппозиція этому обществу должна внести въ жизнь человічества какъ можно больше красоты, красоты въ человъческія чувства, въ искусство, во весь строй жизни. Къ прежнимъ видамъ протеста присоединяется еще эстетическій протесть противъ буржуазнаго общества. Такова, напр., деятельность англійскаго эстетика Морриса. На нашей сторонъ должна быть не только истина и справедливость, но также и красота. Сопременное искусство съ его «декадентскими» теченіями-искусство переходной эпохи и отражаеть на себъ нервичю развинченность нездоровой общественной атмосферы, но оно делаеть въ принципе прогрессивныя попытки сказать новое слово и подготовить новаго человъка съ болъе красивой душой, полной индивидуальныхъ настроеній и красокъ, безконечно ценных для интимной жизни человеческой личности. Такимъ образомъ искусство способствуетъ рѣшенію великой проблемы нашего времени: созданію прекрасной человіческой индивидуальности. Идеалъ красоты долженъ быть начерченъ на нашемъ знамени, такъ какъ красота есть неотъемлемая сторона единой правды, реализующейся въ человъческомъ прогрессъ. Человъкъ будущаго долженъ быть прекрасенъ, только для такого человека стоить строить «жилища». Съ этой точки зрвнія мы можемъ сказать, что этическая и эстетическая критика Фр. Ницше имветь огромное значеніе, несмотря на его соціальную наивность. Въ новую культуру необходимо внести струю «трагической красоты».

Въ последнее время начинаетъ возрождаться несправедливо забытая теорія «естественнаго права», а идея «естественнаго права» и есть настоящая основа идеализма въ политикв. Этого идеализма натъ и быть не можеть ни въ плоской идеа общественнаго утилитаризма, ни въ логически нелѣпой теоріи необходимости соціальной катастрофы. Съ точки зрівнія общественнаго благонолучія можно все оправдать, любое безправіе. Общественный утилиаризмъ не можетъ осудить идиллической картины крвпостного права, въ которой пом'вщики идеальны, а крестьянству живется хорошо. Для сторонника идеалистической идеи «естественнаго права» безправное счастье есть величайшій позорь, а прогрессь, который, хотя и нарушаеть данную систему благополучія, но ведеть къ торжеству человического права, есть величайшее благо. Самые прекрасные цвъты практическаго соціальнаго идеализма выростають изъ идеи «естественнаго права» человъка и гражданина. Идеализмъ видить въ правахъ человека, въ равенстве свободныхъ индивидуальностей-самоцівность, а не полезное для благоденствія средство. «Естественное право» человъческой личности есть святыня, на которую никто и ничто не можеть посягать, оно имъеть метафизическіе корни, но человівчество доходить до него лишь путемъ соціальнаго развитія. Н'ять такого счастья и такой пользы, во имя

которыхъ можно было бы отнять у человѣка его «естественное право». Передъ лицомъ «естественнаго права» нравственно безсильно и большинство голосовъ, и благополучіе народа, и все т. п. Нужно бороться за новое общество подъ знаменемъ «естественнаго права», возвышающимся надъ всякими «мелкими дѣлами». И эта мысль должна имѣть особенное значеніе у насъ, въ нашей странѣ...

Но есть одна идея, въ которую упирается идеалистическій взглядъ на міръ и жизнь, это идея привственнаго міропорядка. Если наука переходить въ философію, то философія переходить въ религію. Безъ религіозной въры въ нравственный міропорядокъ, въ кровную связь индивидуальнаго съ всеобщимъ и неумирающее значение всякаго нравственнаго усилія-жить не стоить, такъ какъ жизнь безсмысленна и по замъчательной французской поговоркъ rien ne vant la peine de rien. У многихъ живетъ суевърный страхъ передъ религіей, такъ какъ имъ все мерещатся ея историческія формы. Но пора признать, что религія, несмотря на текучесть своего содержанія, есть вфиная, трансцендентальная функція сознанія и что всякое цільное пониманіе и отношеніе къ міру должно быть религіей. Величественный подъемъ духа и идеалистическій энтузіазмъ возможенъ лишь въ томъ случав, если я чувствую всемъ своимъ существомъ, что, служа человъческому прогрессу въ его современной исторической формъ, я служу въчной правдъ, что мон усилія и мои труды безсмертны по своимъ результатамъ и учитиваются въ міропорядкъ. И я думаю, что новый человъкъ, стряхнувъ съ себя старый міръ съ его суевъріями, проникнется новой религіей.

Задача борьбы за идеализмъ выпадетъ на долю той общественной группы, которая является въ современную эпоху носительнипей идеи общечеловъческаго прогресса. Эта задача не можетъ быть выполнена пъликомъ соціально-политическихъ партіей, которая преслъдуетъ болье спеціальныя пъли. «Идея» будущаго осуществляется не только борьбой соціально-политическій партій, способы ен осуществленія сложнье и многообразнье... Слъдуетъ все время имъть въ виду, что борьба за идеализмъ не есть борьба противъ реализма. Идеалистическая философія не можетъ посягать на позитивную науку, соціальный идеализмъ—на соціальный реализмъ. Позиція трезваго соціальнаго реализма твердо установлена, онъ одержаль верхъ надъ старой романтикой и идеалисты новъйшей формаціи должны присоединиться къ его традиціямъ. Мы прекрасно помнимъ, что прежде всего должны быть удовлетворены матеріальныя потребности человъческой массы, какъ наиболье бевотлагательныя,

- 3

и что только сила можетъ быть акушеромъ при рожденіи новой идеи. Вообще я думаю, что долженъ быть усиленъ, какъ нашъ идеализмъ, такъ и нашъ реализмъ, но теперь особенно нужно настаивать на идеалистическомъ моменть, такъ какъ до сихъ поръ онъ слишкомъ оставался въ твии. Ибсеновскій строитель Сольнесъ совершаетъ реалистическую работу, это символъ научнаго реализма въ теоріи и трезваго соціальнаго реализма на практикъ. Прекрасный образъ Гильды символизируетъ собой философскій идеализмъ въ теоріи и идеалистическій духъ практики жизни. Отнынъ Сольнесъ и Гильда пусть строять вмѣстѣ и строять самое великое. самое чудное въ мірѣ-«воздушные замки на каменныхъ фундаментахъ». Сольнесъ-слуга Гильды, онъ ея строитель и, повинуясь ея призыву, онъ долженъ добраться до самой верхушки «башни». Когда Сольнесъ начнетъ строить высокую «башню» и Гильда получить наконець свое «королевство» — золотыя мечты человека осуществятся. Мы нуждаемся въ захватывающихъ нашъ духъ настроеніяхъ, чтобы подняться надъ безобразной пошлостью съренькой жизни, чтобы проникнуться тамъ энтузіазмомъ, безъ котораго пичто великое въ исторіи не совершалось. Борьба за идеализмъзав'ящаніе XIX в'яка XX-му. Наступающій XX в'якъ принадлежитъ идеалистамъ, которые не только осуществятъ соціальные идеалы второй половины XIX въка, но и вольють въ новыя формы возвышенное духовное содержаніе.

## Къ философіи трагедіи <sup>1</sup>).

Морисъ Метерлинкъ.

"Il y a un tragique quotidien qui est bien plus rèel, bien plus profond et bien plus conforme à notre être véritable que le tra-gique des grandes aventures. Il est facile de le sentir mais il n'est pas aisé de le montrer par ce que le tragique essentiel n'est pas simplement matériel ou psychologique. Il ne s'agit plus ici de la lutte déterminee d'un être contre un être, de la lutte d'un desir contre un autre desir ou de l'eternel combat de la passion et du devoir. Il s'agirait plutôt de faire voir ce qu'il y a d'étonnant dans le fait seul de vivre. Il s'agirait plutôt de faire voir l'existence d'une âme en elle—même, au milieu d'une immensité qui n'est jamais inactive. Il s'agirait plutôt de faite entendre par des-sus les dialogues ordinaires de la raison et des santiments, le dialogue plus solennel et ininterrompu de l'étre et de sa destinée. Il s'agirais plutôt de nous faire suivre les pas hésitants et douloureux d'un être qui s'approche ou s'éloigne de sa vérité, de sa beauté ou de son Dieu".

Maeterlink. "Le Trésor des Hunbles".

Въ концѣ шестидесятыхъ годовъ въ Германіи появилась книга чарующей красоты, которая была смѣлымъ вызовомъ духу времени. Я говорю о книгѣ Фр. Нитцше «Рожденіе трагедіи изъ духа музыки». Тутъ Нитцше даетъ новое философское истолкованіе греческой культурѣ: въ свѣтломъ, жизнерадостномъ духѣ эллиновъ, который многими понимается такъ грубо гедонистически, Нитцше открываетъ трагическую красоту. Это діонисіевское начало нашло себѣ классическое воплощеніе въ трагедіяхъ Эсхила и Софокла, и гибель духа трагедіи была вмѣстѣ съ тѣмъ гибелью всей греческой культуры. То разсудочное отношеніе къ жизни,

<sup>1)</sup> Напечатано въ сборникъ "Литературное дъло" въ 1902 г.

которое принесъ съ собою Сократъ, и которое отразилось уже на трагедіи Эврипида—враждебно богу Діонису, духу трагической красоты.

Книга Нитише—продуктъ страстнаго протеста противъ современной буржуазной культуры, въ которой великій «амморалистъ» видѣлъ смертъ трагическаго духа и красоты. Его религіозная душа была оскорблена господствомъ мелкаго разсудка и матеріальныхъ интересовъ. Онъ вѣрилъ, что «діонисіевскія силы» опять подымутся и что снизойдетъ къ намъ «скрытый облакомъ Апполонъ» и «ближайшее поколѣніе увидитъ его роскошнѣйшія дѣянія въ области красоты» 1). Въ своихъ дальнѣйшихъ исканіяхъ Нитише заблудился и не разъ вступаль въ самыя поразительныя противорѣчія съ идеальной сущностью своего духа, но это уже выходитъ изъ темы нашей статьи. Намъ важно отмѣтить ту глубокую проницательность, которую Нитише проявилъ въ «Рожденіи трагедіи».

Нъсколько десятильтій тому назадъ духовная жизнь евронейскихъ народовъ слагалась такъ, что въ ней, казалось, окончательно погибъ духъ трагедіи. Гедонистическій идеаль земного довольства людей одержаль верхъ надъ сознаніемъ вѣчнаго трагизма человъческой жизни, того грагизма, съ которымъ связано какъ все самое мучительное, такъ и все самое прекрасное въ жизни, подымающее насъ надъ обыденной пошлостью и мъщанствомъ. Въ жизни передовой части общества преобладала практически-разсудочная складка. Матеріальный гнетъ вызвалъ обостранное сознаніе неооходимости матеріальнаго устройства человъческой жизни. Этотъ моментъ нашелъ себъ геніальное выраженіе въ ученін Маркса. Еще не такъ давно вфрилось, что все зло, всв противорвчія жизни устранимы матеріальнымъ соціальнымъ развитіемъ, а положительная наука и политическая борьба признавались единственными достойными и целесообразными орудіями общественнаго процесса, который долженъ привести къ удовлетворенію и счастью людей. Это было торжество внишивго человіка надъ внутреннимъ, временное, основанное на исихологической иллюзін, торжество средство жизни надь ея цълями. Восторжествовавшій въ теоріи и практикі позитивизмъ не понималь трагизма жизни, тесно связаннаго съ ея внутреннимъ смысломъ. онъ видълъ только различныя формы неприспособленности, которыя

<sup>1) &</sup>quot;Nietzsche Werke". Band I, crp. 172.

въ познаній устраняются наукой, въ практической жизни соціальнымъ развитіемъ. Поэтому, то или иное отношеніе въ трагедіи, въ трагическому началу жизни им'ветъ огромное значаніе, это пробный камень міровоззрівнія; туть сврывается одинъ изъ основныхъ пунктовъ разногласія двухъ різко различныхъ типовъ отношенія къ міру и жизни—идеалистическаго и реалистическаго.

Обратимся къ анализу трагизма. Эмпирическая безысходность ность—вотъ сущность трагизма. Эта эмпирическая безысходность указываетъ на неискоренимыя противоръчія эмпирической дъйствительности и требуетъ какого-то высшаго, сверхъ-эмпирическаго выхода, она является огромнымъ свидътельствомъ противъ наивнореалистической въры въ единственность и окончательность эмпирическаго матеріальнаго міра. Пояснимъ это на рядѣ примъровъзна трагизмѣ смерти, трагизмѣ любви, трагизмѣ жажды познанія и на трагизмѣ стремленія къ свободѣ и совершенству.

Основнымъ трагизмомъ жизни является трагизмъ смерти. Смерть эмпирически неустранима, и эта безысходность сталкивается съ живущей въ человеческой душе жаждой жизни, жаждой безсмертія, жаждой безконечнаго совершенства и безконечнаго могущества. Наука и развитіе общественныхъ отношеній могутъ продолжить жизнь, могуть поставить человека въ лучнія условія существованія и уменьшить количество смертей оть бользни и нужды, но они безсильны противъ трагизма смерти. Передъ тратедіей смерти «позитивисть» останавливается и чувствуеть свое безсиліе и безпомощность. Иногда онъ старается взвинтить и пріободрить себя разными фразами, которыя, обыкновенно, являются посягательствомъ на самую сущность духовной природы человъка. «Позитивисты» всегда чувствують себя неловко передъ липомъ смерти и самые чуткіе изъ нихъ предпочитаютъ хранить молчаніе. Когда у челов'яка трагически погибаеть близкое существо, этоть человекь можеть согнуться подъ тяжестью свалившагося на него горя, можеть устоять, если онъ человъкъ сильный, но его вульгарный оптимизмъ долженъ погибнуть, его должна глубоко поразить эмпирическая безсмыслица жизни, онъ долженъ почувствовать, что въ самыя благонолучныя, самыя счастливыя минуты жизни человъка подстерегаетъ трагизмъ, и что отъ этого трагизма нътъ спасенія ни въ общественномъ благоустройствь, ни въ наукъ,-что отъ него не скроютъ ни хорошо устроенныя зданія, ни теплая одежда, и не дастъ никакого утвшенія познаніе законовъ природы.

Всякому извёстно, какую огромную роль въ жизни людей играетъ любовь; я говорю о любви между мужчиной и женщиной, которой посвящено такое безчисленное множество драмъ, комедій и трагедій. Нать надобности обращаться къ какимъ-нибудь исключительнымъ случаямъ, чтобы признать глубокій трагизмъ любви. На каждомъ шагу встръчается нераздъленная любовь и несеть съ собою жгучія страданія. Уничтожить эту, иногда яркую и могучую, а чаще сврую и до пошлости обыденную трагедію нераздвленной любви-не можеть ни соціальный прогрессь, ни прогрессь познанія, вообще ни одно изъ средствъ, находящихся въ эмпирирической действительности. Но трагична не только неразделенная любовь, трагична всякая любовь по самой своей сущности, такъ какъ она не знаетъ удовлетворенія и успокоенія, такъ какъ та идеальная мечта, которую лельеть въ себь человъческая душа. не можетъ осуществиться въ жизни. Можно встретить много довольныхъ людей, есть мужья, довольные своими женами, есть жены, довольныя мужьями, но это мѣщанское довольство находится по ту сторону любви въ истинномъ смыслв этого слова. Любовь слишкомъ часто обравляется ядомъ ревности и слишкомъ часто грязнится ядомъ разочарованія и пресыщенія, жаждой новыхъ впечатавній. По прекрасному мину, разсказанному въ «Пирв» Платона, двъ половинки человъческаго существа никогда не могутъ соединиться въ высшей индивидуальности и обречены на въчное томленіе. Душа ищетъ родственной души и переживаеть трагическій конфликть «монистическаго» идеала любви и ея эмпирическаго «плюрализма». Позитивизмъ оказывается столь же безсильнымъ передъ трагедіей любви, какъ и передъ трагедіей смерти. Сопіальное развитіе можеть лишь устранить вижшнія препятствія любви и создать болже свободныя условія для ея проявленія. Но отъ этого только усилится сознание внутренняго трагизма любки, которое раньше ослаблялось вившнимъ зломъ, мелкими страданіями жизни.

Жажда познанія не играеть въ обыденной жизни людей такой роли, кикъ любовь или смерть, но она есть у каждаго, заслуживающаго названія человъка. У лучшихъ людей эта жажда познанія прнимаеть мучительные размѣры, это—трагедія избранныхъ. Наше стремленіе къ абсолютной истинъ глубоко трагично, ампирически безысходно. Такъ называемая, точная наука, основанная на опытъ, не даеть истиннаго, окончательнаго знанія, она даеть лишь то условное, относительное знаніе, которое яв-

ляется орудіємъ борьбы за существованіе. Туть позитивизмъ чувствуєть себя хозянномъ и рекомендуєть воздерживаться отъ вопросовъ, которые могуть причинить излишнія мученія и нарализовать довольство жизнью. Эмпирически безысходная жажда абсолютнаго познанія можеть найти себѣ удовлетвореніе только на почвѣ идалистической метафизики и религіи. Трагизмъ жизни вообще, а трагизмъ познанія въ частности—является важнымъ аргументомъ въ ихъ пользу. Сущность трагизма лежить въ глубокомъ несоотвѣтствіи между духовной природой человѣка и эмпирической дѣйствительностью. Властная иллюзія матеріальнаго эмпирическаго міра—воть конечный источникъ всякаго трагизма, понятнаго только для философскаго спиритуализма и, вмѣстѣ съ тѣмъ, находящаго въ немъ тотъ исходъ, котораго нѣть для позитивизма и эмпиризма.

Такъ же трагично наше стремленіе къ свободѣ, изъ котораго черпается всякая соціально-политическая идеологія. Соціально-политическое развитіе создаетъ только благопріятную обстановку для торжестза внутренней свободы, для автономнаго самоопредѣленія личности. Но окончательное утоленіе той безпредѣльной жажды свободы, которая краситъ и возвышаетъ человѣческую жизнь, связано съ достиженіемъ высшаго совершенства, верховнаго блага. Поэтому эмпирически безысходный трагизмъ человѣческаго стремленія къ свободѣ и совершенству приводитъ къ постулату безсмертія.

Тема Гетевскаго «Фауста»—трагизмъ могучихъ стремленій человіка, теряющихся въ безконечности.

Мить важно было указать, что разсудочно-практическая европейская культура съ ея оптимистической втрой въ устранение встать золъ, встать противортний и въ окончательное утверждение гедонистическаго идеала путемъ научнаго позитивизма и соціально-политической борьбы, съ ея слабымъ пониманіемъ идеальныхъ цтлей жизни, эта культура противортнить трагическому духу. А красота ттсно связана съ трагизмомъ жизни, и смерть трагедіи была бы смертью красоты. Вткъ позитивизма и гедонизма думалъ похоронить трагедію въ жизни людей, и это выразилось, между прочимъ, въ упадкт драматической формы въ литературт, формы несомитенно высшей, и въ исключительномъ преобладаніи реалистическаго романа, такъ втрно отражавшаго всю мелкую пошлость буржуванаго общества.

Но въ последнее десятилетие замечается возрождение драмы

въ европейской литературъ, и это многознаменательный симптомъ, Родоначальникомъ новой драмы является такой геніальный писатель, какъ Генрихъ Ибсенъ. Его вліяніе на всю послѣдующую драматическую литературу и на новъйшія теченія въ исскуствъ нельзя достаточно высоко оценить. По силе таланта, по необыкновенной оригинальности, по объему вліянія на всю современную литературу рядомъ съ Ибсеномъ можно поставить только знаменитаго бельгійскаго драматурга, Мориса Метерлинка 1). Это самый чистый представитель трагедіи не только въ современной литературь, но, можеть быть, и въ дитературь всьхъ времень. У Эсхида и Софокла трагедія была результатомъ столкновенія человъка съ рокомъ, у Шекспира-результатомъ столкновенія человіческихъ страстей съ нравственныхъ закономъ. То же мы встрвчаемъ у Шиллера и мн. др. Трагедія всегда изображала сціпленіе внішнихъ событій, которыя неизбіжно приводять къ катастрофамъ. У Ибсена мы находимъ не столько трагедію, сколько драму. Въчный трагизмъ человъческой жизни изображается у него не въ чистомъ видъ, онъ преломляется въ сложной эмпирической дъйствительности и смягчется. Сфера творчества Ибсена гораздо шире и онъ только иногда достигаетъ высотъ чистаго трагизма, какъ, напр., въ «Брандтв». Метерлинкъ делаетъ огромный шагъ впередъ въ исторіи трагедіи, онъ углубляеть ее. Онъ понимаеть самую внутреннюю сущность человъческой жизни, какъ трагедію. Для изображенія трагизма человіческой жизни не нужно чисто внішняго сцепленія событій, не нужно фабулы, не нужно катастрофъ, не нужно шума и крови. Въчная внутренняя трагедія совершается до этого, совершается въ тишинъ, она можетъ свалиться на голову человъка ежесекундо, когда онъ менъе всего ждетъ, такъ какъ въ самой сущности жизни скрываются безысходныя трагическія противорвчія. Н'ять писателя во всемірной литератур'я, который съ такой глубиной и красотой изобразиль бы въчное, очищенное отъ всякихъ внёшнихъ примесей, трагическое начало жизни, какъ Метерлинкъ. Въ «Тайнахъ души» и «Вторженіи смерти» изображенъ безысходный трагизмъ въчно подстерегающей насъ смерти. Это любимая тема Метерлинка. Въ «Аглавенъ и Селизетигъ» и

<sup>4)</sup> О Метерлинкъ въ русской литературъ писали очень мало. Могу указать на недурную статью З. Венгеровой "Морисъ Метерлинкъ". "Начало". 1899 г. Январь и Февраль. Уже послъ моей статьи появилось много статей о Метерлинкъ. Но послъдній періодъ творчества Метерлинка разочарываваетъ въ немъ, это упадокъ.

«Пеллеаст и Мелисандт» — безысходный трагизмъ любви; въ «Слтвикъ» безысходный трагизмъ человтческаго стремленія къ свтту и познанію, трагизмъ незнанія. Остановимся на изложеній и анализтратихъ пяти драмъ Метерлинка, лучшихъ и достаточно характеризующихъ вст его особенности.

Содержание драмъ Метерлинка очень простое и вивств съ твиъ величественное. Прежде всего разсмотримъ небольшую одноактную драму, «Тайны души» (L'Interieur). Туть сразу выясняется вся оригинальность трагедіи Метерлинка. Сцена представляєть следующую обстановку. «Старый, заросшій ивами садъ. Въ глубинв домъ, съ тремя освещенными окнами въ нижнемъ этажв. Зрителю довольно ясно видна внутренность комнаты. Семья коротаетъ вечеръ за одной лампой. Отецъ сидитъ у камина. Мать задумчиво смотритъ прямо передъ собой; одной рукой она облокотилась на столь, другую держить на головъ уснувшаго подлъ нее ребенка. Двѣ молоденькія дочери сидять за вышиваніемъ, мечтають и, подъ вліяніемъ, окружающей тишины, изрідка улыбаются. Когда кто-нибудь изъ нихъ встаеть, ходить или делаетъ жестъ, то его движенія кажутся важными, медлительными, а разстояніе и свъть, проникающій сквозь тусклыя окна, придають имъ характеръ чего-то прозрачнаго». Входить старикъ и прохожій. Они говорять, что дочь этихъ людей, которые спокойно сидять въ комнать и ничего не знають, только что умерла, она утопилась. Старикъ и прохожій разсматривають внутренность комнаты: тамъ ждутъ возвращенія дочери.

Старикъ. «Дайте мнѣ сначала взглянуть, всѣ ли они въ залѣ. Да, да... вотъ я вижу отца: онъ сидитъ у камина, положивши руки на колѣни... какъ будто ждетъ кого. Мать облокотилась на столъ»... Прохожей. «Она смотритъ на насъ»... Старикъ. «Нѣтъ; глаза ея широко раскрыты, но едва ли она знаетъ, куда смотритъ. Да она и не могла бы насъ видѣть за тѣнью этихъ деревьевъ. Но ближе все-таки вы не подходите... Сестры умершей тоже въ комнатѣ, онѣ вышиваютъ не спѣша; а ребенокъ уснулъ. На тѣхъ часахъ, которыя стоятъ тамъ въ углу, теперь ровно девять ... Всѣ они сидятъ молча и ничего не предчувствуютъ»...

Они начинають совътоваться по поводу того, какъ лучше сообщить о случившемся несчастьи. Старикъ говорить о покойной:

«Туть ничего нельзя знать . . . Можеть быть, она была изъ тъхъ, которыя все таять въ глубинъ души, а у кого изъ насъ не бываеть минуть, когда смерть кажется такой желанной? Чужая душа-потемки; въ ней не такъ видно, какъ въ этой комнати... всь онь на одинъ ладъ . . . Онь болгають объ однихъ пустякахъ, и никто ничего не подозрѣваетъ . . . Цѣлые мѣсяцы живешь бокъ-о-бокъ съ темъ, кто почти не принадлежитъ уже къ этому міру, и чья душа переполнена; отвівчаешь имъ, нисколько не заботясь о своихъ словахъ: и вдругъ случается то, чего вы не ожидали. На видъ онф-ходячія куклы, а сколько имъ приходится передумать и перечувствовать . . . Почему бы, казалось, ей не жить, какъ всв другія? Почему бы не говорить до самой смерти: «а въдь собирается дождь», либо; «сегодня насъ будеть тринадцать за столомъ». . . Съ улыбкой говорять онв объ увядшихъ цвътахъ и въ тихомолку плачуть. Ангель и тоть, можеть быть, не все видить, а у человъка открываются глаза только тогда. когда дела уже не поправить. Вчера еще вечеромъ она сидела туть вивств съ сестрами, и не случись этого несчастья, вамъ не пришлось бы наблюдать за ними и понягь ихъ, какъ следуеть... Мнъ казалось, что я увидълъ ее тутъ въ первый разъ . . . Ла! чтобы понимать немножко обыденную жизнь, нужно самому коечто внести въ нее . . . Постоянно видите вы ихъ возлѣ себя, а поймете ихъ лишь въ ту минуту, когда онв на въки оставляють насъ . . . А чудное все-таки сердечко билось у нея въ груди: бъдное, наивное, неразгаданное сердечко! . . О, если бы она дълала все то, что нужно делать, и говорила бы все, что нужно говорить» . . .

А вотъ еще слова старика, полныя глубокаго символическаго емысла:

«Они нисколько не опасаются за себя: двери заперты, окна задѣланы желѣзными прутьями; стѣны стараго дома они укрѣцили, а въ дубовыя двери вдѣлали засовы . . . Они не упустили наъвиду ничего, что можно предусмотрѣть».

Такъ разговаривають старикъ и прохожій и не рѣшаются сказать ужасной правды тѣмъ, которые находятся внутри, за стѣнами и запертыми дверьми. Приходить внучка старика, Марія, и говорить, что крестьяне несутъ покойницу, что они уже близко и скоро будуть здѣсь. Старикъ, прохожій и Марія продолжають наблюдать внутреннихъ обитателей дома, слѣдя за малѣйшимъ проявленіемъ ихъ безпокойства. Старикъ говорить про тѣхъ, которые несутъ умершую:

«Толна съ каждымъ шагомъ ближе и ближе, и несчастье

вотъ уже болъе двухъ часовъ все растетъ . . . И они не въ состояніи помъшать этому. И тѣ, которые несутъ это горе, не могли бы уже остановить его. Оно подчинило ихъ себѣ, и они не въ силахъ противиться ему. У него своя цѣль и свой путь . . . Оно не утомимо, у него одна только мысль: все должны отдавать ему свои силы . . . И вотъ, они пріуныли, но идутъ . . . они полны жалости, но должны идти впередъ».

Приведемъ еще слова старика, которыя дають ключь къ пониманію всей пьесы:

«Мив уже давно за восемдесять, а никогда еще видъ жизни не поражаль меня такъ, какъ теперь . . . Почему-то все, что они дълають тамъ, кажется мнъ таинственнымъ и важнымъ . . . Они просто собрадись передъ сномъ вокругъ лампы, какъ сдълали бы это и мы; и темъ не менее мне кажется, что я взираю на нихъ откуда-то изъ другого міра. А отчего? оттого, что я знаю маленькую правду, которой они еще не знають. Не такъ ли, дъти? Скажите, почему и вы такъ побледнели? Или тутъ есть что-нибудь другое, чего нельзя сказать, и что заставляеть насъ плакать. Я не зналъ, что жизнь подъ-часъ бываетъ такъ печальна и можетъ наводить такой страхъ на тъхъ, кто всматривается въ нее . . . Уже одно это спокойствіе ихъ разрываеть мив сердце...Они слишкомъ върять въ этотъ міръ . . . Они думаютъ, что ничего не случится, потому что дверь заперта, а между темъ врагъ близокъ, и только эти жалкія окна отделяють его отъ нихъ... Они не думають о томъ, что не мало событій происходить внутри насъ, и что міръ не кончается за нашимъ порогомъ . . . Имъ и въ голову придти не можетъ, что многіе знають о ихъ маленькой жизни больше, чёмъ они сами, и что въ двухъ шагахъ отъ ихъ дверей, я, дряхлый старикъ, держу въ своихъ слабыхъ рукахъ все ихъ маленькое счастье, точно больную птичку».

Входить Марта, другая внучка старика, и говорить, что уже припили. Часть толпы наполняеть садъ. Старикъ идеть въ домъ, чтобы сообщить ужасную въсть. Остальные наблюдають черезъ окна, что тамь происходить внутри. Тамъ внутри разыгрывается ужасная въмая сцена. Старикъ входить въ комнату, и отецъ, мать и сестры начинають догадываться. Голосъ въ толпъ восклицаеть: «Онъ сказалъ!» Старикъ встаеть и не оборачиваясь, указываеть пальцемъ на дверь, которая позади него. Мать, отецъ и объ сестры бросаются къ этой двери, и отецъ не можетъ отворить ее сразу. Старикъ хочетъ удержать мать въ

комнать. Въ саду толкотня. Всѣ устремляются на другую сторону дома и исчезають, за исключениемъ прохожаго, который остается у оконъ. Въ комнать дверь, наконецъ, распахивается настежь; всѣ выбъгаютъ сразу. Видны освъщенные луною лужайка и фонтанъ; а посреди пустой комнаты ребенокъ продолжаетъ мирно спать въ креслъ.

Эта простая и вибств съ темъ глубоко-символическая трагедія цроизводить потрясающее впечатлівніе. Туть изображена внутренняя трагедія смерти, которую переживаеть человіческая душа безъ вившняго сцепленія событій. Очень характерно для Метерлинка и очень глубоко это разделеніе на два міра, противоположение внутреннихъ обитателей дома тъмъ, которые наблюдаютъ со стороны все, что тамъ происходить. Виутренность дома.эте символъ всей человъческой жизни. Люди живуть изо дня въ день, совершають свои мелкія діла, ждуть наступленія обычнаго ряда событій и не знають, какъ трагична ихъ жизнь, какъ въ каждую минуту на ихъ голову можетъ свалиться неожиданное горе, они только чувствують какое-то неопредъленное томленіе. Но какъ трагична человъческая жизнь, если посмотръть на нее со стороны, со стороны всегда видна маленькая правда, которая должна раздавить челокъка. Тъ стъны, въ которыя люди думають укрыться отъ трагизма, тв двери, которыя они крвико запирають, чтобы горькая правда не ворвалась къ нимъ, не спасають людей ни отъ чего. Вся матеріальная культура человічества, которая символизируется этими стънами, дверьми и окнами, бесильна устранить трагизмъ жизни, она не предохраняетъ отъ эмпирически безысходнаго трагизма смерти, какъ предохраняетъ отъ дождя и вѣтра.

«Вторженіе смерти» (L'Intruse) изображаєть мрачную залу въ старинномъ замкѣ. Въ ней сидить слѣпой дѣдъ, отецъ, дядя и три дочери. Въ сосѣдней комнатѣ очень больна мать семейства. Всѣ члены семьи говорять отрывочными фразами. Всѣ чувствуютъ какое-то странное безпокойство, присутствіе чего-то посторонняго и страшнаго. Малѣйшій шумъ воспринимается особеннымъ образомъ. Это настроеніе ростетъ и съ необыкновенной силой предается читателю. Всѣхъ цѣликомъ охватываетъ чувство вторженія смерти въ жизнь людей, это чувство образуется въ тишинѣ, при самой обыденной обстановкѣ и становится невыразимо мучительнымъ. Особенное безпокойство ощущаетъ слѣпой дѣдъ, онъ не видить внѣшняго міра и потому еще болѣе чутокъ относительно

2

того, что происходить въ глубинѣ души. Только дядя является скептикомъ, представителемъ здраваго смысла. Наконецъ, безпокойство отъ присутствія чего-то страшнаго, что должно сейчасъ разразиться, достигаетъ величайшихъ размѣровъ. Изъ сосѣдней комнаты открывается дверь и на порогѣ показывается сестра милосердія, въ своемъ черномъ одѣяніи, и наклоняется впередъ, крестясь въ знакъ смерти жены. Всѣ ее понимаютъ и безмолвно идутъ въ комнату покойницы. Слѣной дѣдъ остается одинъ.

Метерлинкъ обладаетъ необыкновеннымъ даромъ вызывать очень сильныя, сгущенныя настроенія, и въ этомъ отношеніи у него нѣтъ соперника. Это особенно вѣрно относительно «Вторженія смерти», пьесы импрессіонистской по преимуществу. Она близка душѣ каждаго человѣка; многимъ и многимъ приходилось въ своей жизни переживать подобныя минуты, —минуты страшнаго напряженія, когда человѣкъ ждетъ, что сейчасъ должне произойти что-то трагическое, долженъ вторгнуться ужасъ въ повседневную жизнь. Пусть тѣ, которые такъ охотно смѣются надъ «символистомъ» и «декадентомъ» Метерлинкомъ, вспомнятъ свои настроенія передъ вторженіемъ смерти въ ихъ домъ, они, можетъ быть, поймутъ, сколько глубокой, захватывающей жизненной правды въ этой небольшой, лишенной всякой фабулы трагедіи.

Гораздо шире тема «Слѣпыхъ», это — цѣлая философія исторіи. Тутъ изображенъ безысходный трагизмъ стремленія человъчества къ свѣту и познанію. «Слѣпые» такая же одноактная пьеса, какъ «Тайны души» и «Вторженіе смерти». Обстановка слѣдующая.

«Подъ небомъ, усѣяннымъ звѣздами, разстилается старый сѣверный лѣсъ, кажущійся безконечнымъ. Посреди его въ глубокомъ мракѣ сидитъ, закутавшись въ широкій черный плащъ, старикъ священникъ. Туловищемъ и головой, неподвижными, какъ смерть, старецъ слегка опрокинулся назадъ, прислонившись къ пустому стволу громаднаго дуба. Лицо его страшно блѣдно, полуоткрытыя губы посинѣли. Нѣмые и безжизненные глаза уже болѣе не глядятъ на природу и носятъ на себѣ отпечатокъ частыхъ и давнихъ страданій и слезъ. Бѣлые, какъ лунь, волосы падаютъ рѣдкими, прямыми прядями на лицо, освѣщенное и усталое болѣе, тѣмъ все окружающее его въ тишинѣ мрачнаго лѣса. Худыя, окоченѣлыя руки скрещены на колѣняхъ. Направо отъ него сидятъ шесть слѣныхъ стариковъ, кто на камнѣ, кто на пнѣ, а кто и на сухихъ листьяхъ. Налѣво, напротивъ него, сидятъ, отдѣленныя

лишь обломками скалы и вырваннымъ съ корнемъ деревомъ, столько же слепыхъ женщинъ. Три изъ нихъ молятся, причитая тихимъ голосомъ. Четвертая очень стара. Пятая, въ состояни нѣмого помѣшательства, держитъ на колѣняхъ спящаго ребенка. У шестой, еще удивительно молодой, волосы обвивають весь станъ и падають до земли. Женщины, такъ же, какъ и старики, одвты въ темныя, одинаковыя по цвъту, широкія платья. Большинство, упираясь локтями на колени и поддерживая руками головы, сидятъ въ ожиданіи чего-то; и кажется, что всв они отвыкли оть безполезныхъ движеній и больше не прислушиваются къ глухому и мятежному шуму острова. Большія, печальныя деревья: тисъ, плакучія ивы и кипарисы покрывають ихъ своею тінью. Не вдалект отъ священника цвътетъ во мракъ ночи группа длинныхъ, болваненныхъ златоцвътниковъ. Темнота царитъ необычайная, несмотря на то, что светить луна, которая изредка, кое-где, старается разсвять мракъ листвы».

Содержание трагедін таково. Подъ руководительствомъ дряхлаго священника сленые вышли въ лесь изъ богадельни, которая была ихъ постояннымъ мъстопребываніемъ. Отрывочными фразами говорять они между собой, и въ ихъ словахъ звучить весь безысходный ужасъ слёпоты. Они потеряли своего дряхлаго руководителя, думають, что онъ куда-то ушель, и начинають тревожиться. Сами они не въ состояніи выйти изъ ліса и вернуться въ богадъльню. Слъпые даже не знають, гдъ они, имъ это могь бы сказать только старый священникъ, единственный зрячій, Все, что происходить вокругь нихъ, въ этомъ безконечномъ люсу, всякій шумъ, малейшій шорохъ вызываеть въ сленыхъ страшную тревогу. даже ужасъ. Плескъ волнъ, разбивающихся о береговые утесы. шумъ отъ полета ночныхъ птицъ и отъ паденія листьевъ на землю, шумъ вътра-все это воспринимается несчастными слъпыми, какъ что-то непонятное, сранное и страшное. Имъ жутко въ лесу, они ищуть света, хотять вернутся въ богадельню, но безусившно. Начинается ропотъ.

Первый слипорожденный. «Онъ очень постаръть. Съ нъкоторыхъ поръ, повидимому, у него ослабло зрѣніе, онъ въ этомъ не хочеть сознаться, боясь, чтобы кто-нибудь другой не занялъ его мѣсто среди насъ; но я подозрѣваю, что онъ почти ничего не видитъ. Намъ бы нужно другого вожака: онъ насъ болѣе не слушаеть, да и насъ собралось слишкомъ много. Во всемъ домѣ только четверо зрячихъ—три монахини и онъ, и всѣ они старѣе насъ!—Я убъжденъ, что мы заблудились, и онъ ищеть дорогу. Куда пошелъ онъ? Онъ не смъеть оставлять насъ здъсь!..»

Слѣпые предпочли бы остаться въ богадѣльнѣ. Они говорять о свѣтѣ, о солнцѣ, о томъ, что они пришли на этотъ островъ слѣпыми и видѣли солнце когда-то давно, давно, въ иной странѣ.

Шестой сльпой. «Не родился ли кто изъ насъ на этомъ островѣ?» Сльпой старикъ. «Вы вѣдь знаете, что все мы пришли». Сльпая старуха. «Мы прівхали издалека». Первый сльпорожденный. «Я чуть не умеръ во время перейзда черезъ море». Второй слипорожденный. «Я тоже; -- мы прівхали вивств». Третій сльпорожденный, «Мы всё трое изъ одной деревни»: Первый слъпорожденный. «Говорять, что въ ясный день отсюда видна наша перковь; она безъ колокольни». Третій слъпорожденный, «Мы случайно прівхали». Сльпая старуха, «А я изъ другого м'вста», Второй слъпорожденный, «Вы откуда»? Слюпая старуха. «Теперь я не стараюсь уже и думать объ этомъ, потому что всякій разъ, какъ хочу что-нибудь разсказать, я ничего почти не могу приномнить...Это было такъ давно»... Молодая слъпая. «Меня привезли откуда-то издалека». Первый слъпорожденний. «Откуда же вы?» Молодая слыпая. «Я не сумъю этого сказать. Какъ вамъ объяснить?-Это очень далеко отсюда.-за моремъ. Я жила въ общирной странъ... Я бы вамъ могла многое показать знаками, но въдь мы теперь ничего уже не видимъ. Я долго странствовала... Я видела и солнце, и воду, и огонь, горы, лица и странные цвъты... На этомъ островъ нътъ такихъ цвътовъ, здёсь слишкомъ темно и холодно. Съ техъ поръ, какъ я лишилась зрвнія, подобнаго запаха мнв не приходилось болве слышать, но я видвла и отца, и мать, и сестеръ... Тогда я была слишкомъ молода, чтобы знать, гдв я... Я играла еще на берегу моря... Но какъ хорошо я себя помню зрячей!... Однажды я смотрвла на сивгъ съ вершины горъ... Я начинала уже узнавать твхъ, кому суждено было быть несчастными».

Наконецъ, но сухимъ листьямъ раздается шумъ быстрыхъ, но еще отдаленныхъ шаговъ. У слѣпыхъ пробуждается надежда, что возвратился священникъ. Большая собака вбѣгаетъ въ лѣсъ и бѣжитъ мимо слѣпыхъ.

Первый слипорожденный. «Кто это?—Кто вы такой? Сжальтесь надъ цами, мы ждемъ такъ давно!.. (Собака останавливается и кладетъ свои переднія лапы на кольни сльпого). Ахъ! Ахъ, Что это вы положили мнь на кольни?.. Что это такое?.. Не жи-

лишь обломками скалы и вырваннымъ съ корнемъ деревомъ, столько же слепыхъ женщинъ. Три изъ нихъ молятся, причитая тихимъ голосомъ. Четвертая очень стара. Пятая, въ состояни нъмого помъщательства, держитъ на кольняхъ сиящаго ребенка. У шестой, еще удивительно молодой, волосы обвивають весь станъ и падають до земли. Женщины, такъ же, какъ и старики, одеты въ темныя, одинаковыя по цвету, широкія платья. Большинство, упираясь локтями на колени и поддерживая руками головы, сидять въ ожиданіи чего-то; и кажется, что всё они отвыкли отъ безполезныхъ движеній и больше не прислушиваются къ глухому и мятежному шуму острова. Большія, печальныя деревья: тисъ, плакучія ивы и кипарисы покрывають ихъ своею тінью. Не вдалект отъ священника цвететъ во мраке ночи группа длинныхъ, болезненныхъ златоцевтниковъ. Темнота царитъ необычайная, несмотря на то, что свътить луна, которая изръдка, кое-гдъ, старается разсвять мракъ листвы».

Содержаніе трагедін таково. Подъ руководительствомъ дряхлаго священника слѣные вышли въ лѣсъ изъ богалѣльни, которая была ихъ постояннымъ мъстопребываніемъ. Отрывочными фразами говорять они между собой, и въ ихъ словахъ звучить весь безысходный ужасъ слепоты. Они потеряли своего дряхлаго руководителя, думають, что онъ куда-то ушель, и начинають тревожиться. Сами они не въ состояніи выйти изъ лѣса и вернуться въ богадъльню. Слъпые даже не знають, гдъ они, имъ это могь бы сказать только старый священникъ, единственный зрячій. Все, что происходить вокругь нихъ. въ этомъ безконечномъ лесу, всякій шумъ, малъйшій шорохъ вызываеть въ сліпыхъ страшную тревогу. даже ужасъ. Плескъ волнъ, разбивающихся о береговые утесы. шумъ отъ полета ночныхъ птипъ и отъ паленія листьевъ на землю, шумъ вътра-все это воспринимается несчастными слъпыми, какъ что-то непонятное, сранное и страшное. Имъ жутко въ лесу, они ищутъ света, хотять вернутся въ богадельню, но безуспѣшно. Начинается ропотъ.

Первый слъпорожденный. «Онъ очень постаръдъ. Съ нъкоторыхъ поръ, повидимому, у него ослабло зръніе, онъ въ этомъ не хочеть сознаться, боясь, чтобы кто-нибудь другой не занялъего мъсто среди насъ; но я подозрѣваю, что онъ почти ничего не видитъ. Намъ бы нужно другого вожака: онъ насъ болѣе не слушаетъ, да и насъ собралось слишкомъ много. Во всемъ домѣ только четверо зрячихъ—три монахини и онъ, и всѣ они старъе насъ!—Я убъжденъ, что мы заблудились, и онъ ищетъ дорогу. Куда пошелъ онъ? Онъ не смъетъ оставлять насъ здъсь!..»

Сленые предпочли бы остаться въ богадельне. Они говорять о свете, о солнце, о томъ, что они пришли на этотъ островъ слеными и видели солнце когда-то давно, давно, въ иной стране.

Шестой слюпой. «Не родился ли кто изъ насъ на этомъ островь?» Слюпой старикь. «Вы въдь знаете, что все мы пришли». Сльпая старуха. «Мы прівхали издалека». Первый сльпорожденный. «Я чуть не умеръ во время перевзда черезъ море». Второй слъпорожденный. «Я тоже; —мы прівхали вместе». Третій слъпорожденный. «Мы всв трое изъ одной деревни»: Первый слъпорожденный. «Говорять, что въ ясный день отсюда видна наша перковь; она безъ колокольни». Третій слъпорожденный. «Мы случайно пріфхали». Слюпая старуха. «А я изъ другого м'вста». Второй слипорожденный. «Вы откуда»? Слипая старуха. «Теперь я не стараюсь уже и думать объ этомъ, потому что всякій разь, какъ хочу что-нибудь разсказать, я ничего почти не могу припомнить...Это было такъ давно»... Молодая слюпая. «Меня привезли откуда-то издалека». Первый слюпорожденний. «Откуда же вы?» Молодая слюпая. «Я не сумъю этого сказать. Какъ вамъ объяснить?-Это очень далеко отсюда,-за моремъ. Я жила въ общирной странъ... Я бы вамъ могла многое показать знаками, но вёдь мы теперь ничего уже не видимъ. Я долго странствовала... Я видела и солнце, и воду, и огонь, горы, лица и странные цвъты... На этомъ островъ нътъ такихъ цвътовъ, здесь слишкомъ темно и холодно. Съ техъ поръ, какъ я лишилась зрвнія, подобнаго запаха мнв не приходилось болве слышать, но я видела и отца, и мать, и сестеръ... Тогда я была слишкомъ молода, чтобы знать, гдв я... Я играла еще на берегу моря... Но какъ хорошо я себя помню зрячей!... Однажды я смотрела на сивгъ съ вершины горъ... Я начинала уже узнавать техъ, кому суждено было быть несчастными».

Наконецъ, по сухимъ листьямъ раздается шумъ быстрыхъ, во еще отдаленныхъ шаговъ. У слѣпыхъ пробуждается надежда, что возвратился священникъ. Большая собака вбѣгаетъ въ лѣсъ и бѣжитъ мимо слѣпыхъ.

Первый слипорожденный, «Кто это?—Кто вы такой? Сжальтесь надъ нами, мы ждемъ такъ давно!.. (Собака останавливается и кладетъ свои переднія ланы на кольни сльпого). Ахъ! Ахъ, Что это вы положили мнь на кольни?.. Что это такое?.. Не жи-

вотное ли это?—Это, кажется, собака?... Да! Да! Это собака изъ богадъльни! Поди сюда! Поди сюда! Она пришла насъ освободить!»

Первый сленорожденный встаеть, увлекаемый собакой, которая ведеть его къ священнику и останавливается. Туть мы доходимъ до вершины безысходнаго трагизма. Собака открываеть, что среди сленыхъ есть мертвецъ и что этотъ мертвецъ—старый священникъ, единственный ихъ руководитель. Онъ никуда не уходилъ, онъ все время былъ среди нихъ, но онъ умеръ. Тогда сленыхъ охватываетъ безпредельный ужасъ.

Слъпой старикъ. «Мы ничего не знали... Мы никогда его не видали... Какъ могли мы знать, что происходитъ передъ нашими бъдными слъпыми глазами?... Онъ никогда не жаловался... Теперь уже поздно... При мнъ умерло трое... Но не такой смертью!.. Теперь за нами очередь»...

Изрѣдка прорывается у нихъ лучъ надежды, что монахини выйдутъ изъ богадѣльни или что ихъ увидятъ съ маяка, но затѣмъ опять наступаетъ состояніе безнадежности. Идетъ сиѣгъ. Ребенокъ сумасшедшей слѣпой плачетъ.

Молодая слъпая. «Онъ видитъ! Онъ видитъ! Онъ плачетъ, какъ будто что-то видитъ». Молодя слъпая приподнимаетъ ребенка надъ головами слъпыхъ. Этотъ ребенокъ послъдняя соломенка, за которую они хватаются.

Слъпая старуха. «Сжальтесь надъ нами!»

Символическій смысль этой замѣчательной трагедіи ясень. Трагическая судьба слѣпыхъ символизируетъ собою трагическую судьбу всего человѣчества. Человѣкъ пришелъ на землю откуда-то издалека, онъ смутно припоминаетъ, что видѣлъ когда-то и свѣтъ, и солнце, онъ жаждетъ теперь увидѣть, жаждетъ познать истину и правду, но бродитъ въ потемкахъ. Религія была его руководителемъ, но она состарилась и умерла. Человѣкъ не сразу замѣтилъ, что религія умерла, и что онъ остался въ темномъ лѣсѣ міровой жизни безъ всякаго руководителя. Понявъ, что религія умерла, человѣкъ почувствовалъ безысходный трагизмъ своего положенія: для него нѣтъ выхода изъ безконечнаго темнаго лѣса. Тутъ цѣликомъ сказалось пессимистическое невѣріе Метерлинка въ человѣческій разумъ и прогрессъ. Снасенія можно искать только въ искусствѣ и красотѣ, которыя, можетъ быть, символизируются въ ребенкѣ, рожденномъ сумасшедшей слѣной.

Теперь переходимъ къ «Аглавенѣ и Селизеттѣ» и «Пеллеасу и Мелисандѣ», самымъ поэтическимъ вещамъ Метерлинка, необык-

новенно оригинальнымъ и красивымъ по формѣ и посвященнымъ трагедін любви, которой не касаются первыя три пьесы. «Аглавена и Селизетта» и «Пеллеасъ и Мелисанда» болѣе походить на прежнія драмы въ томъ отношеніи, что онѣ состоять изъ пяти актовъ и въ нихъ есть индивидуально очерченные характеры, которыхъ нѣтъ ни въ «Тайнахъ души», ни во «Вторженіи смерти», ни въ «Слѣпыхъ». Это психологическія драмы. Тутъ выведены своеобразные типы Метерлинковскихъ женщинъ, нѣжныхъ, прекрасныхъ, ангелоподобныхъ. Во всеміррной литературѣ нѣтъ произведенія, въ которомъ драма происходила бы въ атмосферѣ такой душевной красоты, какъ въ этихъ двухъ пьесахъ Метерлинка.

«Аглавена и Селизетта» -- это глубокая психологическая трагедія, безъ сложной фабулы и безъ шумныхъ внішнихъ событій. Сюжеть старый, но никогда еще онъ не быль разработанъ такъ своеобразно и внутренній трагизмъ любви не изображался такимъ въчнымъ, такимъ независимымъ отъ всего внешняго, отъ всего, что есть въ людяхъ злобнаго и некрасиваго, отъ всей грязи жизни. Какъ и всегда, у Метерлинка дъйствіе происходить вив времени и пространства, въ глубинв человвческой души. Въ замкв тихо живуть два любящихъ существа, Мелеандръ и Селизетта. Мелеандръ читаетъ нисьмо отъ Аглавены, вдовы брата Селизетты, которая извъщаеть о своемъ прівздъ. Она пишеть: «Я васъ видъла только разъ, Мелеандръ, во время суеты и хлопотъ моей свадьбы; -- моя бъдная свадьба, увы! мы на ней не замътили гостя, котораго никогда не приглашають и который всегда садится на місті ожидаемаго счастья. Я васъ видела только разъ, уже более трехъ льть тому назадь; а, между тьмъ, я вду къ вамъ съ такимъ спокойствіемъ, какъ будто бы мы д'ятьми спали въ той же колыбели... Я ув'врена въ томъ, что найду брата!.. Мы почти ничего не сказали другь другу, но сказанныя вами нёсколько словъ прозвучали для меня иначе, чёмъ все, что я до этого слышала... И какъ я сившу поцъловать Селизетту!.. Она должна быть такой доброй, она должна быть такой красивой, потому что она васъ любить и вы ее любите! Я буду ее любить гораздо больше, чамъ вы ее любите, такъ какъ и умъю больше любить; и была несчастна... И теперь я счастлива, оттого что страдала, я поделюсь съ вами темъ, что пріобратается въ печали. Мна вногда кажется, что дань, которую и заплатила, хватить на насъ троихъ; что судьбъ нечего будетъ больше требовать и что мы можемъ ожидать чудной жизни. У насъ не будеть другой заботы, кром'в заботы о счасть в. И для вась, и

для меня, и для Селизетты, по немногому, что вы мий о ней говорили, счастье заключается только во всемь лучшемь, что есть вы нашей души. У насъ будеть только одна забота, сдилаться какъможно болбе прекрасными подъ вліяніемъ усиливающейся любви всихъ насъ троихъ; и мы сдилаемся хорошими отъ этой любви. Мы создадимъ столько красоты въ насъ самихъ и вокругъ насъ, что не останется больше миста для несчастья и печали; и если несчастье и печаль все-таки пожелаютъ войти, они сами должны сдилаться красивыми, прежде, чимъ посмиють постучать въ нашу дверь»...

Селизетта спрашиваетъ Мелеандра — красива ли Аглавена? Мелеандръ. «Да, очень красива». Селизетта. «На кого она похожа»? Мелеандръ. «Она не походитъ на другихъ женщинъ... Это иная красота, вотъ и все... Красота болъе странная и болъе дуковная»... Селизетта. «Я знаю, что я не красива»... Мелеандръ. Ты этого не скажетть больте, когда она будетъ здъсъ. Въ ея присутствии нельзя сказать того, чего не думаеть или что безполезно».

Туть уже завязывается трагедія любви. Мелеандрь говорить Селизеттв, что послв прівада Аглавены они будуть любить другь друга больше, иначе, глубже. На это Селизетта отвічаеть: «Люби ее, если ты ее любишь. Я уйду».

Она почувствовала своей нѣжной и чуткой душой, что въ ихъ тихую жизнь вторгается существо болѣе сильное, которое будетъ близкимъ и необходимымъ для Мелеандра. Входитъ Аглавена. Аглавенъ, Мелеандру и Селизеттъ такъ много нужно сказать другъ другу, но, какъ и всегда въ этихъ случаяхъ, они разговариваютъ о мелочахъ. Старая бабушка Селизетты говоритъ, пристально глядя на Аглавену: «Я не знаю, можно ли быть такой красивой».

Въ следующей сцене въ саду встречаются Аглавена и Мелеандръ. Они говорять о томъ, что они составляють другь для друга, какъ близки ихъ души... Этотъ разговоръ непередаваемо прекрасенъ, въ немъ неть ни одного банальнаго слова, любовь выражается въ совершенно новыхъ необычныхъ формахъ.

Мелеандръ, «Когда ты мнъ говоришь, а слышу впервые голосъ собственной души»... Аглавена. «Я тоже, Мелеандръ, когда ты мнъ говоришь, я слышу собственную душу; и когда я молчу, я слышу твою душу... я не могу уже найти моей души безъ того, чтобы не встрътить твоей. Я не могу больше искать твоей души безъ того, чтобы найти мою»... Мелеандръ. «Мы заключаемъ въ себъ одинъ и тотъ же міръ... Богь ошибся, когда онъ сдълалъ

двѣ души изъ нашей души»... Аглавена. «Гдѣ же ты былъ. Мелеандръ, въ теченіе этихъ двухъ лѣтъ, когда я ждала такой одинокой!» Мелеандръ. «Я тоже ждалъ одинокимъ и пересталъ надъяться».

И вдругъ наверху блаженства они вспоминають еще объ одномъ существъ, о Селизеттъ. Аглавена, «Почему бы ей не подинться вмёстё съ нами къ любви, которая не знаетъ всёхъ мелочей любви? Она болье прекрасна, чъмъ ты думаешь, Мелеандръ; мы ей протянемъ руку: она сумбетъ за нами последовать; и возле насъ она не будеть плакать»... Мелеандръ... «Ты не сестра мить, Аглавена, я не могу любить тебя, какъ сестру»... Аглавена. «Это правда, что ты не брать мив, Мелеандръ; именно вследствіе этого мы должны страдать». Въ теченіе этого разговора Аглавена произносить слова, очень характерныя для Метерлинка, для его культа душевной мягкости и красоты: «Я думаю, что редко опибаются, когда стараются взять страданіе у болве слабаго, чтобы принять его на себя». Мелеандръ. «Ты прекрасна, Аглавена». Аглавена. «Я люблю тебя, Мелеандръ»... Мелеандръ. «Это ты плачешь, Аглавена». Аглавена. «Нѣтъ, это ты, Мелеандръ». Мелеандръ. «Это мы дрожимъ»... Аглавена. «Да». Они целуются. За деревьями слышенъ крикъ страданія. Видно, какъ Селизетта обжить къ замку.

Въ следующей сцене Аглавена спить на скамейке на берегу озера. Входить Селизетта и предупреждаеть Аглавену, что она могла упасть въ воду. Аглавена пользуется этимъ чтобы поговорить по душе съ Селизеттой. «Я видела твою душу, Селизетта потому что ты меня сейчасъ любила противъ собственнаго желанія» говорить первая. Между этими двумя соперницами не существуеть обычной пошлой ревности, для этого въ нихъ слишкомъ много душевной красоты, мягкости и нежности. Оне любять другь друга.

Аглавена. «Онъ будеть любить въ тебѣ то, что онъ любиль во мнѣ, потому-что это то же самое... Нѣть на свѣтѣ человѣка, который бы на меня такъ походиль, какъ Мелеандръ. Какъ бы онъ могъ не любить тебя, разъ я тебя люблю, и какъ бы я могла его любить, если бы онъ не любиль тебя»?.. Селизетта. «А! Я начинаю любить тебя, любить тебя, Аглавена»! Аглавена. «Я люблю тебя уже давно, Селизетта». Послѣ этой сцены между Аглавеной и Селизеттой начинается борьба, но это есть борьба двухъ душъ, изъ которыхъ каждая жаждеть величайшей красоты, въ этой трагической борьбѣ нѣтъ и тѣни обычнаго соперничества, мелкой злобы и мстительности.

Душевное состояніе Мелеандра выражается слѣдующими, глубоко искренними словами, съ которыми онъ обращается къ Селизеттѣ: «Когда я возлѣ тебя, я думаю о ней; а когда я возлѣ нея, я о тебѣ думаю».

Въ пьесъ Метерлинка нътъ лжи. Мелеандръ любитъ и Аглавену и Селизетту. Это очень смълая и оригинальная постановка вопроса, въ ней есть глубокая правда, которую люди, можетъ быть, еще не скоро поймутъ и опънятъ.

Мелеандръ говоритъ Селизеттъ: «Думаешь ли ты, что счастье, которое было бы основано на страданіяхъ маленькаго существа, такого чистаго, такого нѣжнаго, какъ ты, было бы продолжительнымъ и достойнымъ насъ счастьемъ?.. Думаешь ли, что я могъ бы цѣловать Аглавену и что она могла бы меня любить, если бы одинъ изъ насъ принялъ это счастье? Мы любимъ другъ друга гдѣ-то выше насъ самихъ, Селизетта, мы любимъ другъ друга тамъ, гдѣ мы красивы и чисты, а тамъ мы встрѣчаемъ и тебя.

Аглавена говорить Селизеттв: «Мы всв трое приносимъ жертву чему-то, что не имветь даже названія и что все-таки гораздо сильнве насъ... Но не странно ли это, Селизетта? я люблю тебя, я люблю Мелеандра, Мелеандръ любить меня, онъ также любить тебя, ты любишь насъ обоихъ, и мы все-таки не могли бы жить счастливо, потому что не насталь еще часъ, когда человъческія существа могуть соединяться такимъ образомъ (курсивъ Н. Б.)»

Это безсмертное мъсто, настоящее этическое и эстетическое откровеніе, за которое когда-нибудь воздвигнуть Метерлинку памятникъ. Въ этихъ словахъ скрывается весь смыслъ пьесы. Это красота будущаго, связанная съ высшей человфиностью. «Я хочу попаловать тебя такъ человачно, -- говорить Аглавена Селизетта, -какъ только можеть одно человъческое существо поцъловать другое». Аглавена хочеть убхать, потому что вдали отъ Мелеандра она лучше сохранить ту душевную красоту, за которую онъ ее любить. Но Селизетта тоже решила уйти, у этого маленькаго существа есть свой планъ. «Маленькая Селизетта тоже можеть быть красива... ты увидишь, ты увидишь... А! Вы оба будете меня любить сильнъе». Она береть свою маленькую сестру Уссалину и подымается на верхушку старой башни. Тамъ она наклоняется надъ развалившейся ствной со стороны моря. Часть ствны рушится, слышенъ шумъ отъ наденія и легкій крикъ ужаса. Въ последнемъ дъйствін Аглавена хочеть узнать отъ умирающей Селизетты правду.

Аглавена, «Моя бедная, маленькая Селизетта, я преклоняюсь

передъ тобой, потому что ты такъ прекрасна... Ты просто сдѣлала самое красивое изъ всего, что можетъ сдѣлатъ любовь, когда она ошибается... Но теперь я прошу тебя сдѣлать еще что-то болѣе красивое, во имя другой любви, которая не ошибается... Ты держишь въ этотъ моментъ въ своихъ маленькихъ губкахъ глубокое спокойствіе всей нашей жизни». Селизетта умерла, не сказавъ, какъ и почему она упала съ башни.

Аглавена и Селизетта лучшее изъ произведеній Метерлинка, произведеніе геніальное, я бы даже сказаль пророческое. Я особенно настаиваю на глубокомъ этическомъ значеніи этой драмы. Въ ней открываются тѣ идеальныя, духовныя основы любви, которыя указывають на выходъ изъ трагизма, на его высшее преодольніе. Только въ будущемь это можетъ сдълаться болье яснымъ, чѣмъ у Метерлинка, но во всякомъ случав трагическая любовь Аглавены, Селизетты и Мелеандра такъ прекрасна, такъ возвышается надъ всёмъ мелкимъ и преходящимъ, что чувствуется какое-то примиреніе съ безысходностью.

«Пеллеасъ и Мелисанда» не такая глубокая по содержанію пьеса, какъ «Аглавена и Селезетта», но самая красивая по форм'в и самая поэтическая вещь Метерлинка. Это настоящая музыка въ позаіи. Сюжеть очень простой. Голо нашель маленькое, прекрасное. таинственное существо Мелисанду въ лѣсу, на берегу озера. Онъ привель ее въ свой замокъ и сделаль своей женой. Между Мелисандой и младшимъ братомъ Голо Пеллеасомъ гдв-то въ глубинв души тихо зарождается любовь. Инстинктъ красоты управляетъ этими «датьми», какъ называетъ ихъ Голо, и любовь ихъ носитъ вакой-то неземной характеръ. Мелисанда нашла себъ родственную душу въ Пеллеасћ, онъ понялъ ея грусть о небъ, чего не понималъ Голо, добрый и любящій, но слишкомъ старый и грубый. Печать глубовой грусти лежить на любви Пеллеаса и Мелисанды, она является воплощеніемъ трагической красоты. Сцена, которая происходить между Пеллеасомъ, поднимающимся по витой лестниць, и Мелисандой, наклоняющейся изъ окна, когда ея чудные волосы падають на Пеллеаса, принадлежить къ перламъ всемірной поэзіи. Голо не въ состояніи возвыситься до пониманія красоты и святости любви этихъ «дътей», и они погибаютъ. Но Мелисанда умерла не отъ раны, нанесенной ей Голо, отъ этой маленькой раны, по словамъ доктора, не могла бы умереть и птичка, она не могла жить, она родилась для смерти. «Это было маленькое существо, -говорить дъдъ Голо и Пеллеаса Аркель, - такое застънчивое и молчаливое...

Это было маленькое существо, таинственное, какъ и все на свътъ».

Туть опять мы стоимъ лицомъ къ лицу съ внутреннимъ трагизмомъ любви. Крупная заслуга Метерлинка въ томъ, что онъ изобразилъ этотъ трагизмъ, какъ въчное начало, очищенное отъ преходящихъ мелочей эмпирическаго бытія. Содержаніе Метерлинковской трагедіи отвлечено отъ соціальныхъ узъ и историческихъ чувствъ.

Въ своихъ книгахъ «Le Trésor des Humbles» и «La sagesse et la destinée» Метерлинкъ даеть ключъ къ философскому пониманію своихъ трагедій. Первая статья изъ сборника «Le Trésor des Humbles» называется «Le silence» (Молчаніе). Туть онъ съ необыкновенной красотой развиваетъ свою любимую мысль, что все важное и ведикое въ человъческой жизни происходить въ тишинъ и молчаніи, что обыкновенныя слова не могуть выразить того, что происходить въ глубинъ человъческой души. Это такъ характерно для драмъ Метерлинка. Все, что есть въ человъческой душть мягкаго, нъжнаго и красиваго, нашло себъ отражение у Метерлинка; все, что въ ней есть злого, грубаго и жесткаго-непонятно и чуждо ему. Въ немъ нътъ той мощи и того протеста, который мы находимъ у Нитцие или Ибсена, въ немъ слишкомъ мало прометеевскаго. Это пассивный христіанинъ нашихъ дней, въ немъ больше доброты и жалости къ человъческому страданію, чемъ у кого бы то ни было изъ современныхъ писателей. «Въ сущности, говоритъ онъ, если бы каждый имвль мужество слушать только самый простой, самый близкій, самый настоятельный голосъ собственной совъсти, единственной несомнънной обязанностью было бы облегчить вокругь себя, въ какъ можно более широкомъ кругу, какъ можно большее количество страданій» 1). Оригинальность Метерлинка въ томъ что онъ органически соединяетъ доброту съ красотой. И я думаю, что «метерлинковское» въ человъческой душъ столь же въчно, какъ и «нитцшеанское», такъ какъ всегда въ ней будетъ соединяться «ангельское» и «демоническое».

Трагическое міросозерцаніе Метерлинка проникнуто глубокимъ пессимизмомъ, онъ не видить исхода и примиряется съ жизнью только потому, что «міръ можеть быть оправданъ, какъ эстетическій феноменъ». Метерлинкъ не върить ни въ могущество человъческой воли, активно пересоздающей жизнь, ни въ могущество

<sup>1) &</sup>quot;La sagesse et la destinée", crp. 2.

человвиескаго разума, познающаго міръ и освіщающаго путь. Это чрезвычайно характерно для цілаго направленія, которое часто огульно называють «декаденствомъ».

Утонченная человаческая душа, оскорбленная грубостью окружающей жизни, чувствуеть себя вырванной изъ нея: она больна нравственной проблемой, протестуетъ противъ ея опошленія гедонизмомъ и утилитаризмомъ и вместе съ темъ приходитъ къ имморализму; она жаждеть религіи и не имфеть ея; она возмущается слишкомъ многимъ, зло на каждомъ шагу давитъ ее, и вмъстъ съ твыть она часто обоготворяеть все, фагалистически утверждая, что все благо, что есть. Въ современной жизни существуетъ целое теченіе, теченіе очень интересное, указывающее на какой-то духовный переломъ, на исканіе новыхъ путей и новыхъ идеаловъ. Оно слагается изъ людей, всей своей душой протестующихъ противъ пошлости жизни, противъ мъщанства, противъ угашенія духа и буржуазнаго увлеченія вифшними матеріальными интересами. Эти новые люди протестують противъ разсудочной культуры во имя культуры трагической красоты; но они слишкомъ часто стоятъ въ сторонъ отъ великаго освободительнаго движенія человъчества и оторваны отъ историческихъ традицій челов'яческаго разума.

Съ философской точки зрънія трагизмъ есть эмпирическая безысходность. Трагизмъ показываетъ, что жизнь, какъ эмпирическое сцъпленіе явленій, лишена смысла, но именно трагизмъ заставляетъ съ особенною силой ставить вопросъ о смыслъ и цъли жизни. Спиритуалистическая метафизика преодолъваетъ эмпирически-безысходный трагизмъ жизни и приводитъ къ тому высшему, окончательному оптимизму, который не имъетъ ничего общаго съ пошлымъ довольствомъ и даже предполагаетъ негодованіе, тоску и печаль. Міръ долженъ быть оправданъ не только какъ эстетическій феноменъ, но такъ же, какъ феноменъ нравственный и разумный.

Выше я указаль, что трагизмъ жизни, въ концѣ-концовъ, коренится въ иллюзіи эмпирической дѣйствительности. Внутри ея нѣтъ исхода трагизму, нельзя найти смысла жизни, не можетъ быть окончательно уничтожено зло, не можетъ окончательно восторжествовать правда и не можетъ прекратиться печаль человѣческаго духа по своей идеальной мечтѣ. Но философскій идеализмъ находитъ выходъ. Разрушая наивный реализмъ въ теоріи познанія, онъ ведетъ насъ къ признанію духовной природы человѣка и міра и къ возстановленію правъ человѣческаго разума, который долго былъ въ плѣну у чувственности и разсудка. Такимъ образомъ

гносеологически преодолѣвается одинъ изъ основныхъ источниковъ нессимизма—агностицизмъ. Агностицизмъ—это болѣзнь девятнадпатаго вѣка, которую позитивисты пытались возвести въ философскій принципъ. Эта болѣзнь была особенно мучительна для многихъ
идеалистически настроенныхъ душъ, зараженныхъ позитивизмомъ.
Метерлинкъ и люди его духовнаго склада тоже агностики, они не
вѣрятъ въ могущество мысли, не способны преодолѣть тотъ позитивизмъ, который ихъ давитъ, который имъ противенъ. Они ищутъ
выхода въ мистицизмѣ, который долженъ вознаградить ихъ за всѣ
утраты, понесенныя отъ вторженія позитивизма и матеріализма въ
ихъ идеалистическую душу. Мистицизмъ всегда бываетъ симптомомъ
потребности въ новомъ міросозерцаніи.

По моему глубокому и основному убъждению изъ трагедіи познанія есть только одинъ достойный человъка выходъ: возвращеніе къ той пламенной въръ въ человъческій разумъ, которая жила у величайшихъ мыслителей человъчества, у Платона и Аристотеля, Спинозы и Лейбница, Фихте и Гегеля, - въры, которой быль силень и кенигсбергскій мудрець, обращенный одной стороной своего духа къ агностицизму. Позитивисты-агностики напрасно ведуть свое происхождение отъ Канта. Философія Канта была критическимъ переломомъ въ исторіи метафизики, въ ней много здороваго скептицизма, но у Канта никогда не угасала вфра въ человіческій разумь, какъ носителя высшихь идей, онъ написаль критику разума, и его критика была прежде всего памятникомъ, воздвигнутымъ нравственно - разумной природъ человъка. Та Фаустовская жажда познанія, жажда абсолютной истины, которая исполнена глубокаго трагизма и приводить слабыя и больныя души къ безысходному пессимизму и слепому мистицизму, съ точки эрвнія философскаго идеализма открываеть человіческому духу перспективы въчности и безконечности, перспективы безпредъльнаго развитія къ высшему совершенству, которое каждая душа безмольно называеть Божествомъ. Возстановленный въ своихъ правахъ человъческій разумъ долженъ создать новую метафизику; которая будеть лишь дальнейшимъ шагомъ въ постепенномъ раскрытіи единой въчной метафизики, основанной Платономъ.

Та человъческая душа, которую отражаеть въ своихъ твореніяхъ Метерлинкъ и вся «декадентская» литература, извърилась не только въ силу мысли, но и въ прогрессъ человъчества, тотъ безконечный прогрессъ, который былъ религіей людей XIX въка. Но человъчество вернется къ преображенной идеъ прогресса, по-

пимаемаго въ духв трагедін Прометея, а не въ духв плоскаго гедонизма. Только тогда трагедія заболівшей человіческой воли найдеть себф доблестный исходъ, и будеть устраненъ тотъ нессимизмъ, который ведетъ къ дряблости. Это есть призывъ къ въръ въ жизнь, въ ея растущую ценность. Я говорю о прогрессе, иден этической и религіозной, а не объ эволюціи, не о процессь, лишенномъ смысла и цёли. Обоснованіе этой революціонно-идеалистической идеи можно скорве найдти въ философіи Фихте, чвиъ въ философіи Спенсера. Безконечное совершенствованіе человічесва предполагаетъ нравственный міропорядокъ и сверхъ-эмпирическій міръ идеальныхъ нормъ, которыми все оцінивается въ эмпирической действительности. Прогрессъ человечества открываетъ передъ нами безконечность, и туть трагизмъ всехъ человеческихъ стремленій находить себ'в исходъ. Творить красоту и добро, творить то ценное, по чемъ тоскуетъ человекъ, можно только, создавая выстія формы жизни и культуры, и потому посильное участіе въ освободительной борьб'в челов'вчества, въ уничтожении гнета и несправедливости обязательно для всякаго сознательнаго человъка. Чалнія дучшаго будущаго могутъ быть связаны только съ синтезомъ того реализма, который присущъ современному соціальному движению и который нашель себъ лучшее выражение въ марксизмъ, съ темъ идеализмомъ, который духовная аристократія должна внести въ это движение.

d

B3

Mi

tit

a.

13

Подведемъ итоги. Я бы формулироваль такъ философскую Сущрость трагизма: трагическая красота страдающихъ и въчно недовольныхъ есть единственный достойный человека путь къ блаженству праведныхъ, Огромная не только литературная, но и Обще-культурная заслуга Метерлинка въ томъ, что онъ вносить въ Обыденное сознаніе людей, опошленное м'ящанствомъ, духъ трагической красоты, необыкновенной мягкости и человачности и такимъ образомъ облагораживаетъ человѣка, духовно аристократизируетъ его и указываеть на какое-то высшее предназначение. Отрицательныя стороны Метерлинка и всего «декадентства» въ невъріи въ человическій разумь, въ отсутствіи активности. Новое искусство и «новые люди», душа которыхъ мучится высшими духовными за просами, должны соединиться съ борцами за свободу и справедливость на земль, и тогда, можеть быть, исчезнеть дряблость однихъ и грубость другихъ. И объ стороны должны прежде всего проникнуться безусловнымъ уваженіемъ къ разуму и къ тімъ Аюдямъ теоретической мысли, которые ищуть свъта и истины.

Пора уже поставить во главѣ ума всего нашего міросозерца нашего этическаго отношенія къ жизни идею *личности*, ко заключаеть въ себѣ наибольшее духовное содержаніе.

Но только на почвѣ религіи возможно окончательное об неніе истины, добра и красоты и признаніе ихъ единой прамногообразной лишь въ эмпирической видимости. Такая ранужна человѣку, такъ какъ безъ нея онъ не можетъ спрає съ трагическими проблемами, поставленными загадкой и Новымъ дѣломъ для грядущаго человѣчества будетъ созданіе между «царствомъ Божіимъ на землѣ», царствомъ свободы и ведливости, и тѣмъ «царствомъ небеснымъ», по которомъ з будетъ тосковать трагическій духъ человѣка.

## Этическая проблема въ свътъ философскаго идеализма <sup>1</sup>).

Zwei Dinge erfüllen das Gemüth mit immer neuer und zunehmender Bewunderung und Ehrfurcht, je öfter und anhaltender sich das Nachdenken damit beschäftigt: Der bestirnte Himmel über mir, und das moralische Gesetz in mir...

Kant. "Kritik der praktischen Vernunft".

Der Mensch und überhaupt jedes vernünftige Wesen, existirt als Zweck an sich selbst, nicht bloss als Mittel zum beliebigen Gebrauche für diesen oder jenen Willen, sondern muss in allen seinen, sowohl auf sich selbst, als auch auf andere vernünftige Wesen gerichteten Handlungen jederzeit als Zweck betrachtet werden.

Kant. "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten".

Ich gehe durch dies Volk und halte die Augen offen: sie sind kleiner geworden und werden immer kleiner:—das aber macht ihre Lehre von Glück und Tugend.

Zu viel schonend, zu viel nachgebend: so ist euer Erdreich! Aber dass ein Baum gross werde, dazu will er um harte Felsen harte Wurzeln

schlagen!...

Ach, dass ihr mein Wort verstündet: thut immerhin, was ihr wollt,—aber seid erst solche, die wollen können!

Nietzsche. "Also sprach Zarathusra".

Ich lehre euch den Übermenschen. Der Mensch ist etwas, das überwunden werden soll. Was habt ihr gethan, ihn zu überwinden?

Nietzsche. "Also sprach Zarathustra".

T

Цѣль моей статьи—сдѣлать опытъ постановки этической проблемы на почвѣ философскаго идеализма. Я хотѣлъ бы это выполнить, хоть и въ общихъ, но по возможности опредѣленныхъ чертахъ. Тема наша родственна каждому сознательному человѣку, особенно теперь, когда нравственные вопросы опять поднимаются съ мучительной напряженностью и когда хлынувшая на насъ пдеалистическая волна требуетъ освѣщенія всѣхъ временныхъ соціальныхъ проблемъ съ точки зрѣнія вѣчной этической проблемы. Построеніе философской этики, какъ высшаго судилища всѣхъ че-

<sup>1)</sup> Напечатано въ сборникъ "Проблемы идеализма" въ 1902 году.

задача опеременной изися и какций фалософсивраций вада пробажная жили риз должена вести свои свои венту. Я говоро и о межений практической мерати, которую прада до межение фемосилия ведупровата и которая кладета рошени печата пописки на роботу философа, и говоро о филосовской поставовый оснонита проблема вракственной жили 1). Этика не есть социониекая и поизомогическая варха, отмосиванницая марики сущор, это—философская досписанна, устанавливающая морим ражими-«Ва практической философія,—говорита Канта,—піло прета и объ основаніята того, что промежодима, а в заканната того, по должено промежоднямь, кога бы это непотра не прошеходим» 3.

Этила вачивается противоположеніем сущемо и должном, только всийдствіє этого противоположенія ови вописква. Отривній должнаго, вакъ самостоятельной категоріи, независамой оть минрическаго сущаго и не выводимой изъ него, ведеть из упражненію не только этики, но и самой нравственной проблемы. Этика в единственномъ достойномъ симсий этого слова не есть научим изслідованіе существующей нравственности, нравовъ и правственныхъ понятій: правственная проблема, съ когорой она имбеть діло, лежить по ту сторону обыденной, условной житейской морали и эмпирическаго добра и зла.

Прежде всего нужно разсмотръть этическую проблему съ гносеологической ся стороны, и туть мы должны признать формальную неустранимость категоріи должнаго (о содержаніи этой категоріи пока еще нъть ръчи). Попытки позитивистовъ и имиоралистовъ устранить идею должнаго и держаться исключительно за существующее очень наивны, а иногда даже комичны. Отраца-

<sup>1)</sup> Въ философской дитературъ я не могъ бы указать ни одной практической этики, которая не принижала бы достоинства философа и философіи. Когда переходишь напримъръ отъ теоретической части "Этики" Вундта къ ез практической морали, то испытываещь какое-го непріятное чувство. То же можно сказать объ этикъ Спенсера, Паульсена, Гефдинга и мн. др. Къ высшимъ философскимъ принципамъ искусственно прикленвается самая обыденная мъщанская мораль.

<sup>2)</sup> См. Kant "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" См. княгу Виндельбанда "Präludien", главнымъ образомъ статьи "Normen und Naturgesetze", "Kritische oder genetische Methode" и "Vom Prinzip der Moral", См. также Simmel "Einleitung in die Moralwissenschaft".

Этимъ писколько, конечно, не исключается психологическое и сопродосическое изслъдование развития правственности:

ель должнаго на каждомъ шагу измѣняетъ самому себѣ и встуаеть въ самое чудовищное противоръчіе со своими противоэтичекими утвержденіями. Съ языка «имморалиста» слишкомъ часто срыается протесть противъ того или другого проявленія сущаго и слъовательно оценка этого сущаго, слишкомъ часто изъ его усть слыпится призывъ къ тому, чего нътъ въ дъйствительности, призывъ ъ дучшему и высшему съ его точки зрфия. Человъкъ долженъ ереопанить всв моральныя цанности, человакь должень отстаиать свое «я» противъ всякихъ на него посягательствъ, человъкъ олженъ возвыситься надъ постыднымъ чувствомъ жалости, человкъ долженъ быть сильнымъ и властнымъ, человекъ долженъ быть сверхчеловъкомъ». Такъ говоритъ ницшеанецъ и имъетъ наивость считать себя «имморалистомъ», ему кажется, что онъ стоитъ по ту сторону добра и зла» и окончательно похорониль идею оджнаго, ассоціирующуюся для него съ антипатичной рабской оралью. Въ действительности же нашъ «имморалисть» стоитъ олько по ту сторону историческаго добра и зла, по ту сторону історической морали той или другой эпохи, и въ въчную идею олжнаго онъ пытается влить новое нравственное содержание. Весь Ницше есть страстный, мучительный протесть противъ дъйствиельности, противъ сущаго и протесть во имя идеала, во имя олжнаго. Я еще буду говорить о Ницше и мы увидимъ, что проювъдь «сверхчеловъка» есть проповъдь абсолютнаго долга 1).

Въ исторіи слишкомъ часто данную дѣйствительность съ ея поральными вкусами и требованіями считаютъ за должное, а бунть противъ нея за нарушеніе долга. Это вызываетъ массу психологическихъ иллюзій, которыя закрѣпляются въ ложныхъ теоретическихъ идеяхъ. И никакъ не могутъ понять, что чистая идея солжнаго есть идея революціонная, что она символъ возстанія противъ дѣйствительности во имя идеала, противъ существующей горали во имя высшей, противъ зла во имя добра. Я сейчасъ беру категорію должнаго въ ея формальной гносеологической чистотѣ, дальше я разсмотрю ее съ другихъ сторонъ. Кантъ больше всѣхъ сдѣлалъ для окончательнаго утвержденія самостоятельности

<sup>1)</sup> См. оригивальную и очень искренно написанную книжку І. Шестова "Идея добра въ ученіи гр. Толстого и Фр. Ницше". Г. Шестовъ съ отвращеніемъ говорить о долгь, о нравственной философіи Канта, о всякой моральной проповъди, но все это силошное недовазумъніе. Въ сущности г. Шестовъ жаждеть "добра" и не даромъ концеть свою книгу словами: "нужно искать Бога".

ловъческихъ стремленій и дъяній, есть, можетъ быть, важнъйшая задача современной мысли и каждый философствующій надъ проблемами жизни умъ долженъ нести сюда свою лепту. Я говорю не о мелочной практической морали, которую врядъ ли возможно филосовски дедуцировать и которая кладетъ роковую печать пошлости на работу философа, я говорю о филосовской постановкъ основныхъ проблемъ нравственной жизни 1). Этика не есть соціологическая и психологическая наука, отыскивающая законы сущаго, это философская дисциплина, устанавливающая нормы должнаго. «Въ практической философіи, говоритъ Кантъ, дъло идетъ не объ основаніяхъ того, что происходить, а о законахъ того, что должно происходить, хотя бы это никогда не происходило» 2).

Этика начинается противоположеніемъ сущаго и должнаго, только всявдствіе этого противоположенія она возможна. Отрицаніе должнаго, какъ самостоятельной категоріи, независимой отъ эмпирическаго сущаго и не выводимой изъ него, ведеть къ упраздненію не только этики, но и самой нравственной проблемы. Этика въединственномъ достойномъ смыслѣ этого слова не есть научное изслъдованіе существующей нравственности, нравовъ и нравственныхъ понятій: нравственная проблема, съ которой она имѣетъдъло, лежитъ по ту сторону обыденной, условной житейской морали и эмпирическаго добра и зла.

Прежде всего нужно разсмотрѣть этическую проблему съ гносеологической ея стороны, и тутъ мы должны признать формальную неустранимость категоріи должнаго (о содержаніи этой категоріи пока еще нѣтъ рѣчи). Попытки позитивистовъ и имморалистовъ устранить идею должнаго и держаться исключительно за существующее очень наивны, а иногда даже комичны. Отрица-

<sup>1)</sup> Въ философской литературъ я не могъ бы указать ни одной практической этики, которая не принижала бы достоинства философа и философіи. Когда переходишь напримъръ отъ теоретической части "Этики" Вундта къ ея практической морали, то испытываещь какое-то непріятное чувство. То же можно сказать объ этикъ Спенсера, Паульсена, Гефдинга и мн. др. Къ высшимъ философскимъ принципамъ искусственно приклеивается самая обыденная мъщанская мораль.

<sup>2)</sup> См. Kant "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" См. книгу Виндельбанда "Präludien", главнымъ образомъ статьи "Normen und Naturgesetze", "Kritische oder genetische Methode" и "Vom Prinzip der Moral". См. также Simmel "Einleitung in die Moralwissenschaft".

Этимъ нисколько, конечно, не исключается психологическое и соціологическое изслъдованіе развитія нравственности.

тель должнаго на каждомъ шагу изминяетъ самому себи вступаетъ въ самое чудовищное противоръчіе со своими противоэтическими утвержденіями. Съ языка «имморалиста» слишкомъ часто срывается протесть противъ того или другого проявленія сущаго и сліввательно оценка этого сущаго, слишкомъ часто изъ его устъ слышится призывъ къ тому, чего нътъ въ дъйствительности, призывъ къ дучшему и высшему съ его точки зрвнія. Челов'якъ долженъ переоприять вср моральныя приности, человрку толжень отстаивать свое «я» противъ всякихъ на него посягательствъ, человъкъ долженъ возвыситься надъ постыднымъ чувствомъ жалости, человикь должень быть сильнымъ и властнымъ, человикъ долженъ быть «сверхчеловъкомъ». Такъ говорить ницшеанецъ и имъеть наивность считать себя «имморалистомъ», ему кажется, что онъ стоить •по ту сторону добра и зла» и окончательно похоронилъ идею должнаго, ассоцінрующуюся для него съ антипатичной рабской моралью. Въ действительности же нашъ «имморалистъ» стоитъ только по ту сторону историческаго добра и зла, по ту сторону исторической морали той или другой эпохи, и въ въчную идею должнаго онъ имтается влить новое нравственное содержание. Весь Нидше есть страстный, мучительный протесть противъ действительности, противъ сущаго и протесть во имя идеала, во имя должнаго. Я еще буду говорить о Ницше и мы увидимъ, что проповедь «сверхчеловека» есть проповедь абсолютного долга 1).

Въ исторіи слишкомъ часто данную дъйствительность съ ем моральными вкусами и требованіями считаютъ за должное, а бунтъ противъ нея за нарушеніе долга. Это вызываетъ массу психологическихъ иллюзій, которыя закрѣпляются въ ложныхъ теоретическихъ идеяхъ. И никакъ не могутъ понять, что чистая идея должнаго есть идея революціонная, что она символъ возстанія противъ дѣйствительности во имя идеала, противъ существующей морали во имя высшей, противъ зла во имя добра. Я сейчасъ беру категорію должнаго въ ея формальной гносеологической чистотѣ, дальше я разсмотрю ее съ другихъ сторонъ. Кантъ больше всѣхъ сдѣлалъ для окончательнаго утвержденія самостоятъльности

<sup>1)</sup> См. оригинальную и очень искренно написанную книжку Л. Шестова "Идея добра въ ученіи гр. Толстого и Фр. Ницше". Г. Шестовъ съ отвращеніемъ говорить о долгѣ, о нравственной философіи Канта, о всякой моральной проповъди, но все это сплошяое недоразумъніе. Въ сущности г. Шестовъ жаждеть "добра" и не даромъ кончавть свою книгу словами: "нужно искать Бога".

категоріи должнаго, какъ принципа даннаго а ргіогі нашему сознанію, и такимъ образомъ сдѣлалъ этику независимой отъ научнаго познанія 1). Это его безсмертная заслуга и философская этика должна примыкать къ Канту. Нравственная оцѣнка сущаго съ точки зрѣнія должнаго присуща всякому сознанію: всѣ споры о добрѣ и злѣ, вся смѣна различныхъ системъ морали происходятъ въ предѣлахъ этой вѣчной этической функціи и тутъ нельзя стать «по ту сторону». Итакъ, вслѣдъ за Кантомъ, прежде всего уже съ гносеологической точки зрѣнія, мы признаемъ самостоятельность этической категоріи должнаго, необходимость этической точки зрѣнія на жизнь и міръ, рѣзко отличающейся отъ точки зрѣнія научно-познавательной: нравственная проблема, проблема должнаго, не можетъ быть выведена изъ сущаго, изъ эмпирическаго бытія, а этика, т.-е. философское ученіе о должномъ, автономна, она не зависить отъ науки, отъ познанія сущаго 2).

Прежде чѣмъ перейти отъ гносеологическихъ предпосылокъ къ дальнѣйшему разсмотрѣнію этпческой проблемы, я хочу сдѣлать нѣсколько разъясненій по поводу этической части моей книги «Субъективизмъ и индивидуализмъ въ общественной философіи», такъ какъ я, кажется, далъ поводъ къ нѣкоторымъ нѣдоразумѣніямъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ я хочу точнѣе опредѣлить свое отношеніе къ точкѣ зрѣнія П. Б. Струве, развитой въ предисловіи къ моей книгѣ. Изъ моего изложенія будетъ видно, что со Струве у мени довольно значительныя гносеологическія разногласія, но этическихъ разногласій почти нѣтъ никакихъ.

«Для теоріи познанія,—говорить Струве,—нѣть противоположности болѣе рѣзкой, чѣмъ бытіе и долженствованіе, истинное и должное». Въ этихъ словахъ несомнѣнная истина переплетается съ недоразумѣніемъ. И для насъ съ точки зрѣнія теоріи познанія нѣть болѣе рѣзкой противоположности, чѣмъ противоположность между бытіемъ и долженствованіемъ, но это не есть возраженіе противъ телеологическаго критицизма. Телеологическій критицизмъ транспедентально (не эмпирически) объединяетъ истину и добро

<sup>1)</sup> См. превосходное разсмотръніе правственной философіи Канта въ книгъ П. Новгородцева "Кантъ и Гегель въ ихъ ученіяхъ о правъ и государствъ".

<sup>2)</sup> Во избъжаніе недоразумъній оговариваюсь, что я противополагаю этику только положительной наукъ. Что же касается метафизики, то она объединяеть этику и науку въ высшемъ сверхэмпирическомъ познаніи.

въ общемъ понятіи нормальнаго, т.-е. должнаго, но онъ и не думаеть объединять бытія и долженствованія, которые могуть быть сведены къ единству только на почвѣ метафизики, до которой такіе телеологическіе критицисты, какъ напр. Виндельбандъ, не доходять 1). Я совершенно не могу понять, ночему Струве считаеть возможнымъ замѣнить противоположеніе «бытіе и долженствованіе» противоположеніемъ «истинное и должное». Понятіе бытія нельзя отождествлять съ понятіемъ истиннаго, это было бы основано на смъщении сознания съ внаниемъ 2): истинное съ точки зръния теоріи познанія есть должное, а не сущее, хотя познавательно должное отнюдь не тожественно съ нравственно должнымъ, а только парадлельно ему. Я согласенъ со Струве, что теорія познанія есть прежде всего аналитико-описательная дисциплина, но онъ въдь и самъ признаетъ, что на дальнъйшей ступени для нея возникаетъ телеологическая проблема. Когда мы вводимъ въ теорію познанія понятіе истины, какъ цёли познанія, мы ставимъ теологическую проблему. Истина есть ценность, которая должна быть осуществлена въ нашемъ познаніи, но можеть не осуществляться. Основнымъ, внутреннимъ признакомъ истины является ея Geltung, и въ этомъ признакъ она встръчается съ добромъ. Трансцендентальное объединение истины и добра въ поняти общеобязательной нормы (должнаго) занимаетъ среднее мъсто между полнымъ эмпирическимъ различіемъ истины и добра и ихъ полнымъ метафизическимъ тождествомъ. Еще разъ подчеркиваю, что при этомъ сохраняется непроходимая въ предблахъ эмпирической действительности и науки пропасть между сущимъ и должнымъ. Дуализмъ атики и науки твердо установленъ Кантомъ и я раздёляю эту дуалистическую точку зрвнія нисколько не менве Струве. Идеальную общеобязательность нравственнаго блага и сопоставляю вижств съ другими телеологическими критицистами не съ естественной принудительностью опыта, въ которомъ дано сущее, а съ столь же идеальной общеобязательностью истины.

<sup>1)</sup> См. Виндельбандъ "Präludien", "Normen und Naturgesetze". Виндельбандъ даетъ самое классическое и изящное истолкование кантіанства въ духв телеологическаго критицизма. См. также прекрасную статью В. Кистяковскаго "Категорія необходимости и справедливости" ("Жизнь" май 1900 г.). Въ этой статью разъясняется параллелизмъ логической и этической общеобязательности.

<sup>2)</sup> См. въ русской литературъ книгу С. Аскольдова "Основныя проблемы теоріи познанія и онтологін", гл. 1-я "Сознаніе и познаніе".

Всв аргументы позитивистовъ-эволюціонистовъ противъ независимой отъ опыта, абсолютной идеи должнаго обыкновенно быотъ мимо цели, такъ какъ делають нравственный законъ, присущій субъекту, объектомъ научнаго познанія, т.-е. пом'ящають его въ міръ оныта, гдѣ все относительно. Мы прежде всего противополагаемъ абсолютный нравственный законъ, какъ должное, всему эмпирическому міру, какъ сущему, поэтому очень легко доказать, что въ сущемъ, которое является для насъ объектомъ опытнаго познанія, ніть абсолютнаго долженствованія, но только по грубому недоразумвнію это можно считать аргументомъ противъ Канта и твхъ, которые следують за нимъ въ нравственной философіи. Съ точки зрвнія научнаго познанія, оперирующаго съ опытомъ, позитивисть-эволюціонисть можеть только доказать, что должное (нравственный законъ) не существуетъ, т.-е. должное не есть сущее, но этого не нужно было и доказывать, это мы сами прекрасно знаемъ и принимаемъ, какъ исходный пунктъ своихъ этическихъ построеній, Позитивисты не хотять понять, что человъческое сознание имъетъ двъ различныя, параллельныя стороны: познавательно-теоретическую, обращенную къ естественной закономърности опыта, т.-е. къ сущему, и нравственно-практическую, обращенную къ нормативной законом врности добра, т.-е. къ должному 1). Повитивизмъ (-эмпиризмъ) пользуется научно-познавательной функціей сознанія и тогда, когда это неумістно, и слишкомъ наивно въритъ въ опытъ, въ его единственность и окончательность, вабывая, что этотъ опыть продукть нашего же сознанія и даже одной только его стороны. Въ этомъ сказывается ограниченность позитивизма, какое-то ослѣнленіе, связанное съ догматическимъ самодовольствомъ. Кром'в того сущаго, которое въ опыт'в познается наукой, есть еще целая безконечность и въ этой безконечности многое можно разглядать именно не подъ угломъ эранія научнаго познанія; чтобы не остаться сліпымъ, туть нужно перейти на другую сторону совнанія, въ изв'єстномъ смысл'є самую важную. Величайшая и безсмертная заслуга Канта въ томъ, что онъ окончательно разбиль ограниченный догматизмъ, который въритъ только въ чувственный міръ и береть на себя смілость доказать пустоту и иллюзорность идей Бога, свободы и безсмертія. Требовать же для этическихъ положеній научно-логической доказуемости значить не понимать сущности этической проблемы, эти положенія им'вють

Метафизика объединяеть сущее и должное въ абсолютномъ бытіи.

свою специфически-этическую доказуемость, они черпають свою цвиность не изъ познавательной двительности сознанія, а изъ чисто нравственной двительности. Въ той безконечности, которая открывается по ту сторону позитивнаго опытнаго познанія, на незыблемыхъ основаніяхъ покоится нравственный законъ, должное. Это объектъ этики. Такимъ образомъ гносеологія критическаго идеализма широко открываетъ двери свободному нравственному творчеству человъческаго духа.

### II.

Прежде чѣмъ перейти отъ гносеологическихъ предпосылокъ этики къ дальнѣйшему разсмотрѣнію нравственной проблемы, я хочу сдѣлать нѣсколько критическихъ замѣчаній о гедонизмѣ ¹). Точка зрѣнія гедонизма въ этикѣ совершенно несостоятельна и достаточно уже опровергнута всей современной философіей и наукой, но по недоразумѣнію, объясняющемуся только низкой философской и, вообще, духовной культурой, она все еще продолжаетъ быть самой распространенной точкой зрѣнія; это ходячій взглядъ на нравственность средняго человѣка ²). Окончательное устраненіе всѣхъ софизмовъ гедонизма имѣетъ не только философско-этическое, но и соціально-культурное значеніе.

Человѣкъ всегда стремится къ удовольствію—вотъ психологія гедонизма; человѣкъ всегда долженъ стремиться къ наибольшему удовольствію—вотъ этическій императивъ гедонизма. Гедонизмъ прежде всего не выдерживаетъ даже легкаго прикосновенія психологической критики. Психологія опредѣленно учитъ, что человѣкъ стремится не къ удовольствію,—это было бы совершенно безсодержательное стремленіе, а къ тѣмъ или другимъ объектамъ съ извѣстнымъ содержаніемъ. Если я иду въ концертъ слушать музыку, то объектомъ моего желанія является не удовольствіе, а музыка, удовольствіе—есть только послѣдствіе. Если я работаю надъ научнымъ изслѣдованіемъ, то объектомъ моего желанія является познаніе а не удовольствіе. Жизнь человѣка слагается изъ желаній и стремленій, направленныхъ на цѣлый рядъ объектовъ;

5

<sup>1)</sup> Я употребляю самый широкій терминъ гедонизма, но имъю въ виду и всъ его развътвленія, т.-е. эвдемонизмъ, утилитаризмъ и т. п.

<sup>2)</sup> По критикъ гедонизма см. Simmel "Einleitung in die Moralwissenschaft". Erster Band., стр. 293—467. Вундъ "Этика". Стр. 432—449. Guyau. "La morale anglaise contemporaine". Превосходную критику гедонизма можно также найти у Макензи. См. его "Этику", стр. 78—103.

осуществленіе этихъ желаній и стремленій есть разряженіе присущей человъческой душъ энергін; существуєть органическая связь между тёмъ, чего человекъ хочеть, и тёмъ, каковъ онъ по своей природь, поэтому человых осуществляеть въ своей жизни не уловольствіе и счастье, а свою природу, реализируеть свою энергію. хотя бы это достигалось путемъ страданій. Страданія часто предпочитають удовольствіямъ, они сростаются съ самой сущностью человъческой индивидуальности. Когда человъкъ работаетъ надъ ръшеніемъ какой-нибудь сложной проблемы познанія или борется за осуществление соціальной справедливости, его душевная жизнь должна сосредоточиться на этихъ объектахъ, именно они являются прими. Если человркъ будетъ въ это время думать объ удовольствіи и именно удовольствіе будеть считать своей сознательной цвлью, то онъ никогда не рвшить проблемы познанія и никогда не осуществить справедливости. Туть мы окончательно убъждаемся, что гедонизмъ есть психологическій non sens и противорічить основнымъ фактамъ душевной жизни. Даже Д. С. Милль говоритъ. что для того, чтобы быть счастливымъ, не следуеть спеціально заботиться о счастіи 1). Я скажу гораздо больше: счастье-чудесная вещь и человъкъ постояно грезить о немъ, но психологически невозможно сделать счастіе целью жизни, объектомъ своихъ желаній и сознательно направить свою активность на его осуществленіе. Челов'якъ находить свое высшее счастіе въ осуществленіи чего-то цъннаго съ точки врвнія своей сознательной природы, т.-е. осуществление добра въ своей воль, истины въ своемъ познании, врасоты въ своихъ чувствахъ; эти ценности и являются целями, изъ ихъ осуществленія слагается духовная жизнь. Все содержаніе душевной жизни исчезаеть, когда въ полѣ сознанія оказываются только удовольствіе и счастіе, какъ ціли. Качество счастія ціликомъ опредъляется качествомъ объектовъ желанія, т.-е. духовной природой человъка. Здъсь мы встръчаемся съ непреодолимымъ затрудненіемъ для гедонистической теоріи нравственности.

Удовольствіе количественно несоизм'єримы и, суммируя ихъ, мы никакъ не можемъ сказать, въ чемъ наибольшее счастіе. Удовольствіе отъ хорошаго ростбифа или шампанскаго нельзя сравнивать съ удовольствіемъ отъ философской книги или художествен-

<sup>1)</sup> Этотъ искренній и правдивый мыслитель часто обнажаль внутреннее противоръчіе своей точки арънія, его не удовлетворяль узкій позитивно-утилитарный взглядъ на жизнь. См. интересную и поучительную "Автобіографію" Милля.

наго произведенія, нельзя даже спрашивать о томъ, что доставляєть большее количество удовольствія. Словомъ мы должны признать, что удовольствія, результать осуществленія желаній, жачественно различны, и это качество зависить оть объектовъ желанія, отъ качества потребностей. Счастіе еще менфе опредфленное понятіе, чёмъ удовольствіе, и вопросъ о качеств'в счастія нельзя сводить къ его количеству. Если оторвать счастіе отъ всего содержанія человаческаго сознанія, которое сообщаеть ему качественную окраску, то получается совершенно пустое понятіе, изъ котораго ничего нельзя вывести. А гедонистическая этика не признаеть никакихъ качественныхъ критеріевъ, она все оцвниваеть по количеству удовольствія. Мы стоимъ передъ очевиднымъ абсурдомъ. Гедонизмъ долженъ признать свою психологическую несостоятельность, такъ какъ удовольствіе-не есть цель жизни, и свою этическую несостоятельность, такъ какъ, опираясь на удовольствіе. нельзя извлечь никакихъ нравственныхъ императивовъ, удовольствіе оцінивается не по своему количеству-количественно оно несоизм'вримо и несравнимо-а по качеству, которое опредъляется совсемъ другими, действительно этическими критеріями.

Мы прекрасно знаемъ, что удовольствие есть плюсъ, а страдание—минусъ, знаемъ также, что счастие—есть мечта человъка, но все это имъетъ очень мало отношения къ этикъ. Удовольствие можетъ быть безобразнымъ и безиравственнымъ, счастие можетъ быть постыднымъ, страдание же нравственно цъннымъ и доблестнымъ. Цъль, которую ищетъ этика—не есть эмпирическое счастие людей, а ихъ идеальное иравственное совершенство. Поэтому, въ противоположность гедонистамъ всъхъ оттънковъ, я признаю слъдующую необходимую психологическую предпосылку этики: нравственность—есть самостоятельное качество человъческой души, его нельзя выводить изъ такихъ не этическихъ понятий, какъ удовольствие или счастие; само счастие подлежитъ правственному суду, этотъ судъ опредъляетъ качество счастия, признавая его достойнымъ или недостойнымъ нравственной природы человъка.

Скажу еще нѣсколько словъ о той разновидности гедонизма, которую можно назвать общественнымъ, альтруистическимъ утилитаризмомъ. Это считается самымъ прогрессивнымъ направленіемъ этики, чуть ли не высшей формой нравственнаго сознанія. Догматы общественнаго утилитаризма обратились въ мертвящій паблонъ и мѣшаютъ сколько-нибудь глубокому проникновенію въ самую суть нравственной проблемы. Въ сущности тутъ нрав-

ственная проблема совсёмъ устранена, такъ какъ вопросъ о цюнности подмёняется вопросомъ о полезности.

Общее благо, наибольшее счастіе наибольшаго количества людей-воть этическій критерій, выставляемый общественнымъ, альтруистическимъ утилитаризмомъ. Это направление целикомъ подпадаеть подъ критику гедонизма вообще, но оно имъеть еще свои специфическіе недостатки. Если на индивидуальномъ счастіи нельзя построить этики, то всеобщее счастье является ужъ совершенно фиктивнымъ понятіемъ. Какимъ образомъ можно перейти отъ индивидуальнаго счастія человіка къ всеобщему счастію человічества, во имя чего человъка можно подчинить общему благу и разсматривать его какъ средство? Почему альтруистическій утилитаризмъ ставить счастіе другого челов'яка выше моего собственнаго счастія, если окончательнымъ критеріемъ является все то же счастіе, почему мои поступки квалифицируются, какъ нравственные, только когда я служу чужому счастію? На эти вонросы нізть отвіта, туть получается порочный кругь. Можно показать, какимъ образомъ историческій человѣкъ приспособляется къ служенію общему благу. следовательно, привести генетическое оправдание общественнаго утилитаризма, но я спращиваю не объ этомъ, я спращиваю объ этическомъ оправданіи. Для этики важно показать, почему такойто принципъ – есть должное, а не то, почему онъ оказывается необходимымъ. Нътъ никакого этическаго оправданія для перехода отъ счастія одного человъка къ счастію другого и счастію всъхъ. Когда я служу собственному удовольствію и счастью, то это не имъетъ никакой нравственной цвны, но служить удовольствію и счастію Петра и Ивана и даже всехъ Петровъ и Ивановъ на свътъ - тоже не имъеть никакой нравственной цъны, потому что мое удовольствіе и счастіе и удовольствіе и счастіе Ивана совершенно равноценны и совершенно одинаково находятся вие области этики, такъ какъ не имфють ничего общаго съ правственными цълями жизни. Суммируя такіе этическіе нули, какъ удовольствіе и счастіе Х или У, нельзя получить никакой этической величины. Эгоистическій гедонизмъ заключаеть въ себ'є меньше внутреннихъ противорвчій, чвиъ альтруистическій, онъ по крайней мврв довольно не двусмысленно уничтожаетъ нравственную проблему и обнажаетъ имморальную природу всякаго гедонизма. Да и къ тому же, если постыдно для человъка посвятить жизнь собственному наибольшему удовольствію, то не мен'ве постыдно обратить себя въ орудіе чужого наибольшаго удовольствія.

Дальше будеть видно, насколько гедонизмъ и утилитаризмъ. какъ индивидуальный, такъ и общественный, резко противоречатъ основной идей этики, - идей личности и ея развитія къ совершенству. Это въ сущности ученія глубоко реакціонныя и только по недоразумбнію и недомыслію за нихъ держатся люди прогрессивныхъ стремленій. То удовлетвореніе и благополучіе, въ которыхъ гедонизмъ и утилитаризмъ видятъ единственную пѣль жизни и нравственности, не включають въ себя высшаго развитія, иначе это развитіе нужно было бы поставить выше довольства и счастія. что противорфчило бы основному принципу гедонизма. То, что представляется гедонизму конечной цізью-есть только временный моментъ равновесія, т.-е. данная личная или историческая система приспособленія, которая постоянно нарушается дальнъйшимъ развитіемъ къ все высшимъ и высшимъ формамъ жизни. Прогрессъ. т.-е. движеніе къ верховной цёли, совершается путемъ великаго недовольства и великихъ страданій, эти страданія и это неловольство имѣютъ огромную правственную цѣну, которой совершенно лишены довольство и благополучіе 1).

Эволюціонное направленіе въ этикѣ старается внести нѣкоторыя поправки къ гедонизму и утилитаризму, оно вводитъ въ этику идею развитія жизни <sup>2</sup>). Но, къ сожалѣнію, эволюціонизмъ проходитъ мимо нравственной проблемы, онъ не даетъ никакого отвѣта на вопросъ о нравственно утиномъ, о должномъ и въ концѣ концовъ не возвышается надъ гедонизмомъ. Разница только въ томъ, что эволюціонизмъ говоритъ не о полезности и наибольшемъ удовольствіи, а о наибольшей приспособленности, т.-е., опять таки о чемъ-то совершенно не этическомъ. Именно эволюціонизму присущъ спеціальный и тяжкій грѣхъ—поклоненіе Богу необходимости вмѣсто Бога свободы. Эволюціонная теорія часто удачно объясняетъ

<sup>1)</sup> Не могу не отмътить статей Лаврова о нравственности, въ которыхъ онъ обнаружилъ очень тонкое для своего времени пониманіе всей вульгарности и реакціонности гедонистическихъ и утилитарныхъ теорій. Но его идеалистическая теорія личности не могла быть обоснована и развита на почвъ позитивизма См. также въ русской литературъ критическія замъчанія въ книгъ П. Нежданова. "Нравственность". Неждановъ върно понялъ, что нравственность — есть такое качество, которое возвышаеть человъка.

<sup>2)</sup> См. Г. Спенсеръ "The principles of ethics" т. І, стр. 56—58. Универсальный этическій эволюціонизмъ Вундта и Паульсена на нашъ взглядъ ошибоченъ съ гносеологической точки эрънія.

историческое развитіе нравовъ, нравственныхъ понятій и вкусовъ 1), но сама правственность отъ нея ускользаеть, правственный законъ находится вив ея узкаго познавательнаго кругозора. Я уже говорилъ объ этомъ съ точки зрвнія гносеологіи. Эволюціонизмъ можеть только показать, како правственность, т.-е. какая то ввчная цвиность, абсолютное долженствование, раскрывается въ процессв общественнаго развитія, но онъ не имветь никакого права выводить нравственность изъ не-нравственности, изъ ея отсутствія, онъ долженъ предполагать нравственность, какъ нъчто данное до всякой эволюціи и въ ней лишь развертывающееся, но не создающееся. Эволюціонизмъ такъ же мало имфеть мфста въ философской этикф. какъ и въ теоріи познанія, онъ умістенъ только въ психологическомъ и соціологическомь изследованіи, и все эволюціонные аргументы противъ абсолютной нравственности поражаютъ своей некритичностью. Марксизмъ, какъ философское міропониманіе, раздъляеть всв грвхи эволюціонизма и особенно свидвтельствуеть о необходимости этическаго идеализма 2).

Теперь неть надобности ломать копій для доказательства той идеи, что все сущее развивается, но изъ этой неоспоримой истины нельзя извлечь ни одного аргумента противъ абсолютнаго нравственнаго закона, который мыслится нами, какъ категорія должнаго, а не сущаго. Изъ эволюціонизма можно сділать только одинъ вірный выводь: абсолютный нравственный законь, этическія нормы должнаго лишь постепенно осуществляются въ жизни человъчества т.-е. путемъ соціальнаго развитія становятся частью сущаго, эмпирической действительности. Сами же этическія нормы такъ же мало могуть эволюціонировать, какъ и логическіе законы, нравственность неизмънна, измъняется только степень приближенія къ ней. Абсолютность и въчность нравственнаго закона мы видимъ не въ томъ, что онъ всегда и вездв присутствуетъ въ эмпирическомъ сущемъ, т.-е. не въ неизмѣнности существующей нравственности, а въ его неизмѣнной цѣнности, какъ должнаго, въ томъ, что эта цѣнность не зависить отъ эмпирической действительности, что нравственный законъ-есть автономное законодательство нашего сознанія и что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ этомъ отношеніи оченъ много можеть дать марксистское пониманіе исторіи, которое вужно признать высшей формой соціологическаго эволюціонизма

<sup>2)</sup> Новое критическое направленіе выдъляеть здоровые и жизненные элементы марксизма и соединяеть ихъ съ философскимъ и этическимъ идеализмомъ.

принудительный опыть не имфеть силы надъ самоцфиностью нравственнаго блага.

Никакое застывшее эмпирическое содержаніе не можетъ претендовать на названіе абсолютной нравственности, абсолютная правственная норма всегда есть только призывъ впередъ, все впередъ и впередъ,—это маякъ, который намъ свѣтитъ изъ безконечности. Нравственный законъ—есть непосредственное откровеніе абсолютнаго, — это голосъ Божій внутри человѣка, онъ данъ для «міра сего», но онъ «не отъ міра сего». Если эволюціонизмъ со своей ограниченностью не имѣетъ никакого значенія для этики, то для нея имѣетъ большое значеніе телеологическая идея прогресса. Мы признаемъ принципъ максимума жизни, наивысшаго ея развитія, но у насъ этотъ принципъ имѣетъ не біологическій смыслъ, какъ у эволюціонистовъ, а этическій.

## III.

Кантъ далъ не только формальное, гносеологическое обоснованіе этики, онъ далъ гораздо больше. Все содержаніе этики можно посртоить только опираясь на Канта. Кантъ призналъ абсолютную цѣнность за человѣкомъ: человѣкъ — самоцѣль, съ нравственной точки зрѣнія его нельзя разсматривать, какъ средство, и вмѣстѣ съ тѣмъ всѣ люди нравственно равноцѣнны 1). Это вѣчный, абсолютный нравственный законъ, основное условіе всякаго осуществленія нравственнаго блага и все текучее содержаніе нравственности можно дедуцировать только изъ него и только имъ оправдывать 2). Все мое дальнѣйшее изложеніе будеть попыткой раскрыть и обосновать этическій принципъ человѣческой личности, какъ самоцѣли и абсолютной цѣнности.

<sup>1)</sup> См. Кантъ "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten", стр. 52-54 н "Kritik der praktischen Vernunft". стр. 158.

<sup>2)</sup> Dieses Prinzip der Menshheit und jeder vernünftigen Natur überhaupt, als Zwecks an sich selbst (welche die oberste einschränkende Bedingung der Freiheit der Handlungen eines jeden Menschen ist), ist nicht aus der Erfahrung entlehnt, erstlich, wegen seiner Allgemeinheit, da es auf alle vernünftige Wesen überhaupt geht, worüber etwas zu bestimmen keine Erfahrung zureicht; zweitens, weil darin die Menschheit nicht als Zweck des Menschen (subjectiv), d. i. als Gegenstand, den man sich von selbst wirklich zum Zwecke macht, sondern als objectiver Zweck, der, wir mögen Zwecke haben, welche wir wollen als Gesetz die oberste einschränkende

Основная идея этики есть идея личности, единственнаго носителя нравственнаго закона. Что такое личность съ точки эрънія этики, въ какомъ отношеніи стоить этическая идея личности къ эмпирической личности со всемъ ея иногообразнымъ конкретнымъ содержаніемъ, въ которомъ пестрить смісь красоты съ уродствомъ, высокаго съ низкимъ? Туть, мнв кажется, выясняется твеная связь этики съ метафизикой, а въ концв концовъ и съ религіей. Въ предвлахъ опыта, съ которымъ имветь двло позитивная наука, этическая идея личности ускользаеть, за эмпирической личностью мы не можемъ признать абсолютной цвиности, въ эмпирической действительности человекъ слишкомъ часто не бываеть человикоми, темъ человикомъ, котораго мы считаемъ самоцізью и который должень быть свять. Это ріжущее противорвчіе между личностью эмпирической и личностью идеальной двлаетъ нравственную проблему проблемой трагической. Есть великое, поистинъ трагическое, нравственное страданіе въ невозможности для насъ, въ пределахъ эмпирическихъ отношеній, почтить въ Іудъ-предателъ человъка, т.-е. абсолютную цвиность, увидъть въ немъ брата, т.-е. по духу равную намъ цель въ самой себе. Это вводить насъ въ самую глубину нравственной проблемы. Нравственная проблема есть прежде всего проблема отношенія между эмпирическимъ ((я) и ((я)) идеальнымъ, духовнымъ, ((нормальнымь» 1). Кантъ исходиль изъ дуализма «чувственной» и «нравственно-разумной» природы человека и въ этомъ дуализме видъль весь raison d'être нравственной проблемы. Онъ признаваль нравственную цвиность лишь за твмъ, что вытекаетъ изъ уваже-

Bedingung aller subjectiven Zwecke ausmachen soll, vorgestellt wird, mithin aus reiner Vernunft entspringen muss. Es liegt nämlich der Grund aller praktischen Gesetzgebung objectiv in der Regel und der Form der Allgemeinheit, die sie in Gesetz (allenfalls Naturgesetz) zu sein fähig macht (nach dem ersten Princip), subjectiv aber im Zwecke; das Subject aller Zwecke aber ist jedes vernünftige Wesen als Zweck an sich selbst (nach dem zweiten Prinzip); hieraus folgt nun das dritte praktische Prinzip des Willens, als oberste Bedingung der Zusammenstimmung desselben mit der allgemeinen praktischen Vernunft: die Idee des Willens jedes vernünftigen Wesens als eies allgemein gesetzgebenden Willens". Kant "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten", crp. 5--6.

<sup>1)</sup> Слово "нормальный" я туть употребляю въ смыслъ соотвътствующаго съ "нормой". Вся эмпирическая дъйствительность (царство природы) въ строго философскомъ смыслъ этого слова не нормальна, нормаленъ только идеальный міръ должнаго.

нія къ правственному закону, а не изъ чувственныхъ влеченій и инстинктовъ, которые сами по себѣ не правственны и не безправственны. Кантъ сдѣлалъ отсюда нѣкоторые ложные ригористическіе выводы, направленные противъ жизни чувства и инстиктивныхъ влеченій человѣческой природы, но вѣрна и глубока та его мысль, что правственность—специфическое качество въ человѣкѣ, независимое отъ чувственной жизни, что это закономѣрность воли (практическаго разума) 1).

Итакъ, мы приходимъ въ тому заключенію, что нравственность есть прежде всего внутреннее отношеніе человтка къ самому себъ, исканіе и осуществленіе своего духовнаго «я», торжество «нормативнаго» сознанія въ сознаніи «эмпирическомъ». На обыкновенномъ языкѣ это и называется развитіемъ личности въ человѣкѣ. Нравственность, какъ отношеніе человѣка къ человѣку, есть безусловное признаніе въ каждомъ человѣкѣ его духовнаго «я» и безусловное уваженіе къ его правамъ. Это и есть то, что на обыденномъ языкѣ называютъ гуманностью: быть гуманнымъ—значитъ признавать и уважать въ каждомъ человѣкѣ брата по духу, считать его духовную природу такой же самоцѣлью, какъ и свою собственную, и способствовать ея развитію на почвѣ общечеловѣческой духовной культуры.

Изъ такой постановки вопроса видно, что правственная проблема есть прежде всего проблема индивидуалистическая и дѣлается проблемой соціальной лишь въ дальнѣйшихъ своихъ выводахъ. Но этическій индивидуализмъ будетъ висѣть въ воздухѣ безъ всякой опоры, если остаться на почвѣ опыта. Эмпирическая личность, какъ таковая, не можетъ привести къ этическому индивидуализму, она толкаетъ насъ въ объятія гедонизма и имморализма. Словомъ идея личности и нравственная проблема, субъектомъ которой личность является, понятны только на почвѣ спиритуализма. Кантъ совершенно послѣдовательно и постулировалъ спиритуализмъ 2). Человѣкъ имѣетъ абсолютную цѣнность, потому что онъ вѣчный духъ, и люди равноцѣнны, потому что у нихъ одна и та же духовная природа. Духовная индивидуальность имѣетъ абсолютныя,

<sup>. 1)</sup> Cm. Kant, "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten", crp. 7.

<sup>2)</sup> Ошибка Канта была въ томъ, что онъ считалъ положение спиригуализма слишкомъ печальнымъ съ точки зрънія философскаго познанія и строилъ метафизику исключительно по методу нравственныхъ постулатовъ. Я отрицаю кантовскій агностицизмъ и больше кантіанцевъ върю въ возможность построить метафизику разными путями.

неотъемлемыя права, которыхъ нельзя расценивать, выше ся ничего нътъ кромъ ся же наивысшаго развитія. Нравственно цюнное въ человъкъ опредъляется не одобреніемъ или осужденіемъ дригихъ людей, не пользой общества, вообще не викшнимъ ему міромь, а согласіємь сь собственной внутренней нравственной природой, отношениемъ къ собственному Богу. Только такимъ образомъ устраняется тотъ унизительный и позорный взглядъ на нравственность, который видить въ ней какое-то вибшиее м'вропріятіе противъ человъка, что-то навязанное ему извив, что-то почти враждебное ему. Обыкновенно не понимають, что именно Кантъ, тотъ самый Кантъ, который положилъ въ основание своей нравственной философіи идею долга, отожествиль нравственность съ внутренней свободой, что враждебна личности и ея свободъ не этика Канта, а скорве этика угилитарная и эволюціонная, которая прибъгаетъ къ чисто виъщнимъ критеріямъ, расцъниваетъ священныя права личности съ точки зрвнія общественной полезности и присособленности и видитъ нравственный идеалъ въ дисциплинированномъ стадномъ животномъ. Нравственный законъ есть автономное законодательство нравственно-разумной природы человъка, онъ не навязанъ ему извиъ, онъ составляетъ самое существо его духовной индивидуальности. Выполнять вравственный законъ это не значить ограничивать свое «я» во имя «не-я», это значить утверждать свое истинное «я»; нравственная совъсть есть отвътственность передъ самимъ собой, передъ своимъ духовнымъ «я».

#### IV.

Итакъ, основная, господствующая идея этики есть идея «я», изъ нея должна быть выведена вся нравственность. Тутъ мы встръчаемся съ вопросомъ объ отношеніи между «я» и «ты» и должны распутать цёлый рядъ софизмовъ, связанныхъ съ этимъ центральнымъ вопросомъ этики. Большая часть нравственныхъ системъ признаетъ этическій приматъ «ты» надъ «я», приматъ «другого» надъ «самимъ»; въ нравственной философіи XIX-го вѣка это называется «альтруизмомъ», которымъ хотѣли замѣнить истинную духовную сущность человѣческой жизни. Одной изъ крупнѣйшихъ заслугъ Фр. Ницше нужно признать протестъ противъ того приниженія «я», которое совершается изъ якобы моральныхъ сообра-

женій <sup>1</sup>). Но только утвержденіе примата «я» надъ «ты» съ нашей точки зрвнія будеть не «имморализмомъ», а наобороть величайшимъ торжествомъ настоящей нравственности.

Понятія «я» и «ты» относительны, ихъ можно по желанію переставлять: если А есть «я», то В по отношению къ нему будетъ «ты», будеть «другимъ», но въдь В тоже «я» и для него А есть «ты». Этика смотритъ со стороны на А и на В, поэтому для этики не существуеть относительного различія между «я» и «ты». Лля этики и А и В одинаково «я», т.-е. человъческая личность, и эти «я» равноцѣнны. «Ты» есть совершенно отрицательное понятіе, въ «другомъ» можно найти что-то положительное, только если разсматривать его, какъ «я». Ходячій альтруизмъ въ его утилитарной версіи всегда признаеть нравственное господство «ты» и суммы всвхъ «ты», объединенныхъ въ понятіи «не-я», надъ «я», этимъ онъ упраздняеть «я», т.-е. единственнаго носителя нравственнаго начала, и приходить къ абсурду. Это значить изъ нравственнаго рвенія уничтожить нравственность. Складывая цёлый рядъ ограниченій и отрицаній «я», совершаемых во имя «других», нельзя въ суммъ получить утвержденія и развитія всъхъ «я». Мы упремся въ морально пустое мъсто, въ какое-то всеобщее обезличение и погашение духа, такъ какъ только развитое «я» есть носитель духовнаго начала. Особенно подчеркиваю, что въ этикъ мы должны признать не только примать «я» (личности, духовной индивидуальности), но даже должны признать это «я» единственнымъ элементомъ этики. Тогда старый вопросъ объ отношеніи между «эгонзмомъ» и «альтруизмомъ» получаеть новое освъщение.

Въ сущности это противоположение между «эгоизмомъ» и «альтруизмомъ» чрезвычайно вульгарно, и въ философской этикъ оно не должно имъть мъста. На словъ «эгоизмъ» лежить печать нравственнаго осуждения, на словъ «альтруизмъ» печать нравственнаго одобрения. Почему же? По филологическому своему смыслу «эгоизмъ» происходить отъ слова «я», а «альтруизмъ» отъ слова «другой». Если мы припомнимъ выше установленное нами, основное для этики, различие между эмпирическимъ «я» и «я» духовнымъ, между чувственной и нравственно-разумной природой чело-

<sup>1) &</sup>quot;Ihr flüchtet zum Nächsten vor euch selber, говорить Заратустра, und möchtet euch daraus eine Tugend machen: aber ich durchschaue euer "Selbstloses". "Das Du ist älter als das Ich; das Du ist heilig gesprochen, aber noch nicht das Ich; so drängt sich der Mensch hin zum Nächsten. "Nietzsche, Werke B. VI, стр. 88.

въка, то все недоразумъніе разсвется. Наше настоящее «я», то «я», которое имъетъ абсолютную ценность, которое мы должны утверждать и осуществлять и за права котораго мы должны бороться, это-духовное идеальное «я», наша нравственно-разумная природа. Выть эго-истомъ въ этомъ смысле и значить быть нравственнымъ человъкомъ, быть личностью. Но въ обыденной жизни понимается подъ эгоизмомъ главнымъ образомъ следованіе своимъ низшимъ влеченіямъ, рабство у эмпирической природы, и этотъ эгоизмъ этика осуждаетъ, какъ поражение истинно человъческаго. духовнаго «я» въ его борьбъ съ случайнымъ эмпирическимъ «я». Отстаивать свою человъческую личность не значить отстаивать все ея многообразное эмпирическое содержаніе, т.-е. голый факты. въ этомъ эмпирическомъ содержаніи есть много радикально противорѣчащаго самой идеѣ личности, много безобразнаго и отвратительнаго и все это чуждо нашему «я»; все это нанесено со стороны. Въ человъкъ происходитъ мучительный процессъ освобожденія «я» отъ низшихъ рабскихъ побужденій, это и есть выработка личности, нравственное развитіе, которымъ достигается высшая духовная энергія. Теперь посмотримъ, что изъ себя представляеть «альтруизмъ» при такой постановкѣ вопроса.

Эвдемонисты часто защищають альтруизмъ и говорять, что счастье другого человъка нужно ставить выше своего собственнаго, даже жертвовать своимъ собственнымъ счастіемъ во имя чужого. Все это разсуждение лишено какого бы то ни было этическаго смысла. Всякое «я» имъетъ такое же право на счастіе, какъ и «ты», тутъ нътъ никакихъ преимуществь, но вмъсть съ тъмъ и счастіе «мое» и счастіе «другого» одинаково не-этическія понятія, какъ это выше было показано. Если «альтруизмъ» требуетъ, чтобы человъкъ жертвовалъ своимъ духовнымъ «я» во имя счастія «другого», то это требование положительно безнравственное, потому что мое духовное «я» имъетъ абсолютную правственную ценность, а счастіе «другого» вещь иногда прекрасная, но не имбеть никакой нравственной ценности. Если же альтруизмъ требуетъ, чтобы одинъ человъкъ жертвовалъ низшими инстинктами эмпирической природы во имя духовной, нравственно-разумной природы другого человъка, чтобы онъ не посягаль на ея неотъемлемыя права и способствоваль ея развитію путемъ совмѣстной работы надъ созданіемъ человѣческой культуры, то этого прежде всего требуетъ собственное духовное «я», этотъ моментъ входитъ въ борьбу за свою нравственную личность и потому слово альтруизмъ тутъ не совсёмъ подходитъ.

Чедовѣкъ иногда долженъ пожертвовать своей жизнью, чтобы спасти свое духовное «я», тутъ жертва и смерть опять-таки являются путями нравственнаго самоосуществленія и только потому оправдываются. Вообще личность («я», духовная индивидуальность) со своими неотъемлемыми правами стоить выше «альтруизма» и «эговяма». Это ходячее противоположеніе имѣетъ только одинъ вѣрный смысть: установленіе различных качество въ личности или, какъ обыкновенно говорять, разграниченіе между высшими и низшими потребностями, между тѣмъ, что нравственно возвышаетъ человѣка, и тѣмъ, что его принижаетъ.

Давно уже пора уничтожить эту этическую фикцію «ты», «другихъ», которая только мешаеть правильной постановке и решенію этической проблемы. Отношеніе человъка къ человъку этически производно изъ отношенія человака къ самому себа; обязанности должны быть выведены изъ правъ, только право положительно, обязанность есть не что иное какъ требованіе, чтобы право было признано, человъкъ обязанъ не только уважать право, но и содъйствовать его осуществленію. Признать и уважать въ «другомъ» человъка, относиться къ нему гуманно, это значить видъть въ немъ «я», т.-е. ценность, подобную своему «я». Быть гуманнымъ значить быть человъкомъ, т.-е. развивать въ себъ духовную личность, такъ какъ не быть гуманнымъ, не признавать въ каждомъ «и» безусловной цанности значить быть зваремъ, т.-е. не дорости еще до того состоянія, которое мы называемъ челов'вческой личпостью. И высшее нравственное сознание требуеть, чтобы каждый человъкъ относился къ каждому другому человъку не какъ къ «ты», изъ состраданія къ которому онъ долженъ жертвовать своимъ «я» или жертвовать, приспособляясь къ требованію «другихъ», а какъ къ «я», къ такой же цъли самой къ себъ, какъ и онъ самъ. Высшая человвиность требуеть равенства отношеній, котораго еще нізть въ плоскомъ «альтруизмѣ». Безусловное уваженіе къ человѣческой личности, къ ея автономіи, къ ея праву на самоопредвленіе-вотъ основная черта развиваемой нами этической точки зрвнія. Та духовная индивидуальность человака, во имя которой ведется вся жизненная борьба, которой оправдывается все соціальное движеніе, къ которой тиготъють всв прогрессивныя стремленія человічества, эта индивидуальность для позитивизма вообще и въ частности гедонизма и общественнаго утилитаризма просто не существуеть, она приносится въ жертву (въ сферф теоретической мысли) общественной польз'в, историческому приспособленію и т. п. Нравственное освобождение человъческой личности требуетъ признания слъдующей, элементарной на нашъ взглядъ, истины: нравственная проблема не есть проблема стадности, какъ это, къ сожалѣнію, склонны думать не только реакціонеры, но и многіе прогрессисты, она не рѣшается ни государствомъ, ни общественнымъ процессомъ, ни судомъ людей, это—внутренняя индивидуальная проблема человѣческаго «я», стремящагося къ идеальному совершенству.

### V.

Мы пришли къ тому заключению, что нравственное благо есть утвержденіе «я», самоосуществленіе, а это приводить насъ къ идев «нормальнаго» развитія личности. Не всякое утвержденіе и развитіе собственной личности есть нравственное благо, а только то, которое ведеть къ совершенству, къ идеальному духовному состоянію. Съ этической точки зрвнія осуществленіе собственнаго «я» и достижение идеального совершенство понятія тожественныя. Но трагизмъ нравственной проблемы заключается въ томъ, что абсолютный идеаль нравственнаго совершенства не можеть быть конкретно выраженъ въ терминахъ опыта и эмпирически никогдане можеть быть вполнъ осуществленъ. Вся наша правственная жизнь, все нравственное развитіе отдільнаго человіжа и всего человъчества предполагаетъ такой абсолютный идеалъ, безъ него жизнь была бы лишена всякаго смысла. То мучительное искание высщаго нравственнаго блага, которое составляеть самое ценное содержаніе жизни челов'ячества, предполагаеть, что такое благо есть, что оно не призракъ, что человъкъ долженъ къ нему приближаться. Идея нравственного развитія немыслима безъ иден верховной ители, которая должна осуществляться этимъ развитіемъ.

Мы можемъ формулировать абсолютное по своему значенію условіе осуществленія нравственнаго блага: это признаніе за человіческой личностью безусловной цівности и права на самооопредівленіе, признаніе ее самоцівлью, а не средствомъ, и вмісті сътімъ признаніе равноцівности людей. Отсюда вытекають принципы гуманности и справедливости, для которыхъ въ историческомъразвитіи стремятся найти все боліве и боліве совершенное выраженіе. Но того абсолютно цівнаго содержанія, того высшаго блага, которымъ должна быть наполнена жизнь человіка, признаннаго за самоцівль, въ эмпирической дівствительности указать нельзя, оно никогда не бываеть сущимъ, оно есть візный призывъ къ безко-

печному развитію, къ высочайшей духовной энергіи, теряющейся за границей всякаго даннаго человъческаго кругозора. Всякая попытка точнъе опредълить аасолютное благо, долженствующее быть содержаніемъ жизни человъка—самоцьли, неизовжно выводить насъ за предалы міра опыта. Идея осуществленія «я» путемъ достиженія идеальнаго духовнаго состоянія упирается въ въчность и безконечвость, тутъ намъ открываются безпредальныя перспективы. Человыческая личность, своеобразная и индивидуальная, въ своемъ стремленіи къ совершеству всегда тягответь къ одной и той же точкв, къ Верховному Благу, въ которомъ соединяются всв июнмости. Безконечная сила и могущество, безконечное познаніе, вичная красота и гармонія-все это входить въ осуществленіе и развитіе «я». Посл'ядній этанъ на этомъ длинномъ пути, на которомъ эмпирическій міръ есть лишь небольшой кусокъ, мы должны мыслить, какъ соединение индивидуальнаго «я» съ «я» универсальнымъ, т.-е. человъка съ Божествомъ. При чемъ Божество мыслится не какъ что-то чуждое и внѣшнее для человѣческаго «я», чему это «я» должно подчиниться, а какъ его собственный идеаль окончательнаго совершенства.

Метафизика, къ которой этика неизбъжно приводить, объедивяеть въ понятіи Верховнаго Блага индивидуальное духовное «я» съ универсальнымъ духовнымъ «я». На всё эти положенія, которыя могуть быть развиты только въ трактатв по метафизикв, бросаеть своеобразный свъть телеологическій критицизмъ. Сверхъ-индивидуальное сознаніе является субъектомъ, носителемъ общеобязательныхъ нормъ, логическихъ, этическихъ и эстетическихъ, поэтому нравственное развитіе, которое совершается въ человіческой личности, для нея и черезъ нее, есть торжество «нормативнаго» сознанія въ эмпирическомъ, т.-е. побідное шествіе универсальнаго «я» или, въ терминахъ онтологіи, мірового духа. Исходная точка зрвнія этики можеть быть только индивидуалистической, нравственная проблема есть проблема индивидуализма, проблема личности, но пидивидуализмъ нужно метафизически преодолеть и придти къ универсализму, върнъе, индивидуалнзмъ и универсализмъ должны гармонически соединиться въ одномъ міровоззрвніи. Я считаю возможнымъ разомъ исповедывать какъ последовательный этическій индивидуализмъ, такъ и не менте последовательный этическій универсализмъ. Объ этомъ важномъ вопросѣ мы и поговоримъ теперь.

### VI.

Въ «Предисловіи» къ моей выше указанной книгѣ Струве противополагаетъ свой этическій индивидуализмъ моему этическому универсализму. Я думаю, что тутъ не можетъ быть никакого противополженія. Индивидуализмъ и универсализмъ вращаются въ различныхъ плоскостяхъ, отвѣчая на различныя стороны этической проблемы и дополняя другъ друга. Я могу съ полнымъ правомъ сказатъ, что Струве универсалистъ въ моемъ смыслѣ, а я индивидуалистъ въ его смыслѣ, наши этическія разногласія только кажущіяся и лежатъ исключительно въ области гносеологіи. Изъ всего моего изложенія достаточно ясно, насколько я раздѣляю этическій индивидуализмъ Струве, а теперь посмотримъ, почему индивидуализмъ неизбѣжно переходитъ въ универсализмъ.

Мы видели, что основная идея этики есть идея «личности « идея «я», которое должно быть осуществлено и святость котораго должна быть признана. Но признавая идеальный, «нормативный» характеръ этого «я» и общеобязательность присущаго ему нравственнаго вакона, мы преодолеваемъ, какъ этическій эмпиризмъ, такъ и солипсизмъ 1). Личность, «я», индивидуальность съ этической точки зрвнія — все, но именно потому, что въ ней мы мыслимъ универсальное духовное содержание. Человъкъ святъ и неприкосновененъ не во имя своего случайнаго эмпирическаго содержанія, онъ свять и неприкосновенень, какъ носитель высшаго духовнаго начала. Въ «индивидуальномъ», въ человъческой личности, мы чтимъ «универсальное», т.-е. единую духовную природу, многообразно и индивидуально проявляющуюся въ эмпирическомъ мірв. Человѣкъ чтитъ въ другомъ человѣкѣ Бога. Этическій индивидуализмъ безъ универсализма лишенъ своего raison d'être, онъ фатально превращается въ эмпиризмъ и такимъ образомъ вступаеть въ противорвчие съ самой пдеей индивидуальности и нравственности. Можно прямо сказать, что нравственный уровень человъческой личности измъряется степенью ея проникновенія

<sup>1)</sup> Солипсизмъ въ теоріи познанія и въ этикъ, на мой взглядъ, надаетъ вмъстъ съ паденіемъ эмпиризма. Этическій солипсизмъ основанъ на кажущейся невозможности выйти изъ предъловъ индивидуальнаго сознанія, но индивидуальное сознавіе, какъ эмпирическій фактъ, не даетъ еще основаній для идеи личности, индивидуальности, которую можно мыслить только спиритуалистически.

универсальной жизнью и универсальными интересами. Человъкъ осуществляеть свое духовное «я», только выходя изъ узкой сферы индивидуальныхъ переживаній въ собственномъ смыслѣ этого слова и вступая на широкую арену міровой жизни. Онъ обрѣтаеть свою «индивидуальность», развивая въ себѣ «универсальное». Струве тоже признаетъ этическій универсализмъ, когда постулируетъ «нравственный міропорядокъ». Признавать «нравственный міропорядокъ» значить признавать, что міръ имѣетъ смыслъ, что индивидуальная жизнь находится въ неразрывной нравственной связи съ жизнью универсальной, съ міропорядкомъ.

Такое гармоническое соединение индивидуализма и универсализма приводить къ следующему решенію этической проблемы. Нравственное противорѣчіе между должнымъ и сущимъ, между человъческимъ «я», стремящямися къ идеальному совершенству, и эмпирической действительностью разрешается двумя путями, которые въ концв концовъ сходятся: путемъ индивидульнаго и путемъ универсального развития. Индивидуальная жажда совершенства, осуществленія духовнаго «я», что и составляеть сущность нравственной проблемы, утоляется безпредельнымъ идивидуальнымъ развитіемъ, упирающимся въ духовное безсмертіе, и безпредъльнымъ универсальнымъ развитіемъ, т.-е. прогрессомъ культуры 1). Этими двумя путями человъкъ идетъ къ Верховному Благу. Свободный духъ поднимаетъ знамя возстанія противъ окружающаго міра, противъ эмпирической действительности, которая его давить; онъ стремится наложить печать своей предвичной свободы на вившній міръ и творить свою культуру, пользуясь необходимыми матеріальными средствами для идеальныхъ целей. Прогрессь съ философской и этической точки зрвнія есть прежде всего освобожденіе челов'вческаго «я» отъ внішнихъ путь 2). Канть не даеть почти никакихъ указаній относительно того, какимъ образомъ нравственный законъ можетъ и долженъ осуществляться въ человъческой жизни <sup>3</sup>). Въ этомъ отношеніи философія Фихте, Шел-

6

<sup>1)</sup> У Струве идея прогресса, имъющая первостепенное значеніе для этики и для метафизики, оставлена въ тъни, онъ о ней почти вичего не говоритъ. Это на мой взглядъ большой пробълъ его глубоковитереснаго и цъннаго "Предисловія".

Научно-соціологическая точка арвнія совсѣмъ иначе изслѣдуетъ общественное развитіе, открывая законы происходящаго.

<sup>3)</sup> Это отмъчаетъ г. Новгородцевъ въ цитированной нами клигъ и, исходя изъ этого пробъла философіи Канта, проводитъ очень поучительную параллель съ философіей Гегеля.

линга и Гегеля была большимъ шагомъ впередъ, такъ какъ выдвинула вопросъ объ осуществленіи нравственнаго блага въ исторіи. Постановка этого вопроса приводить къ философіи прогресса, которая у Канта была только едва нам'ячена. Такимъ образомъ индивидуальная нравственная проблема превращается въ проблему соціальную.

#### VII.

Общество, общественное развитіе есть необходимое орудіе нравственнаго развитія человъческой личности. Личности принадлежить этическій (не соціологическій) примать надъ обществомъ. опънка общества всегда совершается личностью въ силу присущаго ей автономнаго нравственнаго закона, взятаго не изъ общества. всякая общественная форма требуеть оправланія съ точки арвнія этическаго индивидуализма. Но нравственный законъ воплощается въ жизни человъчества путемъ общественнаго прогресса, человъческая личность развивается и вырабатываеть свою индивидуаль ность путемъ многообразнаго взаимодъйствія съ общественной средой, въ соціально-исихическомъ общеніи людей 1). Прежде всего, для того чтобы духовная культура, носителемъ которой является личность, могла развернуться въ эмпирической исторіи человічества, она нуждается въ матеріальномъ общественномъ базисв. Поэтому мы требуемъ экономическаго развитія и привѣтствуемъ болъе совершенныя формы производства. Затъмъ, чтобы было гарантировано естественное право личности, внѣшнія отношенія людей должны быть урегулированы и оформлены, т.-е. въ государственномъ и правовомъ устройствъ должны быть осуществлены свобода и равенство, которыя требуются и санкціонируются внутренней нравственной автономіей каждой челов'вческой личности. Правовой и политическій прогрессъ есть не что иное, какъ осуществленіе и гарантированіе абсолютнаго естественнаго права 2)

<sup>1)</sup> Соціологія разсматриваеть индивидуальность, какъ результать перекрещиванія различныхъ общественныхъ круговъ. Эта научная истина нисколько не противоръчить этико-метафизической теоріи личности.

<sup>2)</sup> Послъ возрожденія и болье глубокаго истолкованія философіи Канта совершенно отпадають аргументы исторической школы права и эволюціонистовъ противъ теоріи "естественнаго права". Словосочетаніе "естественное право" можеть возбудить недоразумьнія, такъ какъ на немь лежить печать отжившаго міровозарвнія XVIII в. съ его върой въ "естественный" порядокъ вещей, къ которому пріурочивался призывъ

человъка, которое не нуждается ни въ какой исторической санкпін, такъ какъ это право есть непосредственное выраженіе нравственнаго закона, даннаго до всякаго опыта; весь экономическій прогрессъ, составляющій съ соціологической точки зрінія conditio sine qua non всякой культуры, съ этической точки зрвнія всегда остается только средствомъ для торжества естественнаго права личности. Поэтому общественная сторона нравственной проблемы прежде всего коренится въ требованіяхъ «естественнаго права». Всякая новая форма общественности, - новая форма производства съ соотвътствующей ей соціальной организаціей должна быть оцънена и оправдана, какъ средство осуществленія идеальной итлиестественнаго права личности и свободы и равенства, этихъ основныхъ моментовъ реализаціи естественнаго права 1). Но само естественное право личности не поддается уже никакой расцінкі, съ точки ли зрвнія общественной пользы, общественнаго благополучія, общественнаго приспособленія и т. п., оно является абсолютной пънностью. Нельзя, напримъръ, было бы отнять у человъка его право на свободу совъсти на томъ основаніи, что по большинству голосовъ это было бы признано полезнымъ. Личность въ своихъ «естественныхъ» правахъ суверенна, только подъ давленіемъ грубаго насилія она можеть поступиться этими правами. Этически ничемъ нельзя оправдать посягательства на естественное право человека, такъ какъ нетъ въ міре такой цели, во имя которой

къ "природъ" Ж.-Ж. Руссо и ми. др. Для насъ понятіе "естественное" торжественно съ "нормальнымъ", т.-е. соотвътствующимъ идеальной нормѣ. Историческая измѣнчивость и относительность права не можетъ быть аргументомъ противъ "естественнаго права", потому что "естественное право" есть должное, а не сущее, это "норма", которая должна быть осуществлена въ историческомъ развитіи права. См. Новгородцевъ "Кантъ и Гегель", стр. 146—156. См. также Stammler "Wirtschaft und Recht". "Das Recht des Rechtes". Къ естественному праву склоняется и проф. Петражицкій въ своихъ "Очеркахъ по философіи права", хотя въ философскомъ отношеніи онъ идеть ощупью. См. также Б. Чичерина "Философія права", 1900 г.

<sup>1)</sup> Также нужно относиться и къ соціализму. Либерализмъ, по идеальной своей сущности, ставить цъли: развитіе личности, осуществленіе естественнаго права, свободы и равенства, соціализмъ же открываетъ только новые способы для болье послъдовательнаго проведенія этихъ въчныхъ принциповъ. Тенденція къ соціально-экономическому коллективизму обозначилась, какъ пригодное и даже необходимое средство, но этическій и вообще духовный коллективизмъ съ этимъ не связань и самъ по себъ есть страшное зло.

можно бы посягнуть на священныя стремленія человіческаго духа, измінить принципу самоцільности человіческой личности. Мы отрицаемь этико-правовой принципь «народнаго суверенитета» и противополагаемь ему принципь неотиуждаемых личныхь правь. Отсюда вытекаеть нравственный императивь: бороться за естественное право человіка, не допускать надругательства надъ нимь. Бороться за свое естественное право есть діло чести каждаго человіка, и діло его совісти относиться такь же къ естественному праву другихь людей. Въ конкретной исторической обстановкі борьба за «естественное право» человіка принимаеть форму борьбы за угнетенныхъ и эксплуатируємыхъ. Въ современномънаприміръ, обществі она получаеть форму борьбы за права трудящихся массъ.

Борьба за «соціальность», т.-е. за форму общественнаго сотрудничества, этически всегда подчинена борьбв за «гуманность», т.-е. борьбъ за человъка, и ею санкціонируется, но нельзя достаточно сильно осудить тёхъ, которые изъ высшихъ гуманитарныхъ соображеній приходять къ проповіди соціально-политическаго индифферентизма. Это прежде всего недомысліе. Философскій и этическій идеализмъ должень одухотворить и облагородить соціально-политическую борьбу, вдохнуть въ нее душу живу, но онъ никакъ не можетъ привести къ нассивному отношению къ окружающему міру, къ теритливому созерцанію насилія и надругательства надъ человъкомъ, надъ его духовною природой. Я еще вернусь къ вопросу объ отношеніи между нравственностью и свободой, тогда я постараюсь показать всю софистичнось того утвержденія, что будто бы свобода внутренняя не требуеть свободы внишней. Я хотъль бы чтобы было наложено клеймо позора на техъ, которые нагло и беззаствичиво совмъщають въ себъ безобразное противорѣчіе-признаніе за человѣческимъ духомъ безусловной цѣнности, съ одной стороны, и оправдание гнета, эксплуатации и нарушения элементарныхъ правъ человъка — съ другой. Тотъ духъ, который несеть съ собой идеализмъ, есть духъ свободы, духъ свъта, онъ зоветь впередь, къ борьбъ за право человъчества безконечно совершенствоваться. Только полнымъ затемненіемъ мысли можно объяснить, что самую радикальную идею абсолютного долженствованія понимаемаго спиритуалистически, могли связать съ закрвпленіемъ самыхъ возмутительныхъ, самыхъ реакціонныхъ формъ сущаго. Абсолютное долженствование нельзя пріурочить ни къ какой укръпившейся форм'в эмпирического бытія, «должное», о которомъ говорить спиртуалисть, достойный этого имени, есть призывъ къ въчной борьбъ съ существующимъ во имя все высшихъ и высшихъ формъ жизни, и эта идея не позволяеть никогда и ни на чемъ успокоиться.

### VIII.

Нельзя теперь писать о правственной проблемь, не сказавъ ничего о Фр. Ницше, а точка зрвнія, которую я старался выше развить, особенно меня къ этому побуждаетъ. Со временемъ «имморалисть», отрицатель нравственности, Ницше будеть причисленъ къ крупнайшимъ нравственнымъ проповадникамъ, провозвастникамъ новой, положительной, свободной нравственности. Его страдальческій образъ стоить на рубежь двухъ эпохъ и совмыщаеть въ себъ самыя причудливыя противоръчія. Ницше глубоко религіозная душа, черезъ все, что онъ написалъ, красной нитью проходить тоска по утерянномъ Божествв. «Развв вы ничего не слышите? кричить сумасшедшій въ «Веселой науків», — развіз уже не шумять могильщики, которые Бога погребають? Вы не чувствуете запаха разлагающагося Божества?-и Боги въдь разлагаются! Богь умерь! Останется мертвымъ! И убили его мы! Убійны изъ убійцъ, въ чемъ найдемъ мы себв утвшеніе? Самое святое и могущественное, что было досель у міра, истекло кровью поль нашимъ ножомъ!» 1) Къ нравственной проблемѣ Ницше относился съ болваненной страстностью и такой чуткостью, которая не часто встрвчается у «моралистовъ». Мучительное исканіе абсолютнаго, высшаго блага и вся горечь отъ духовныхъ утратъ вылились у Ницше въ формъ страстнаго протеста противъ исторической нравственности, противъ морали альтруизма, общественаго утилитаризма, гедонизма и эволюціонизма, протеста во имя сувереннаго «я». «Последній человекъ» 2) тоть самый, который изобрель счастье, въ своей исторической морали забыль объ этомъ «я». Вся современная господствующая мораль казалась Ницше трусливой, рабской, стадной, моралью чисто отрицательной, полицейской, такъ какъ въ основъ ся лежитъ ограничение «я», принуждение. Критическая работа Ницше имъетъ неувядаемую цънность, она составляеть его безсмертную заслугу. Протестъ Ницше противъ мѣщанской

<sup>1)</sup> Cm. "Nietzche's Werke" B. V. crp. 163.

<sup>2) &</sup>quot;Nietzche's Werke" B, VI. crp. 19-20.

морали и техъ этическихъ теорій, которыя ищуть высшей нравственной санкціи не въ «я», а въ общественномъ мивніи, общественномъ благополучіи, приспособленіи къ средв и т. п. расчищаеть ночву для болье правильной и глубокой постановки нравственной проблемы, забытой «последнимъ человекомъ» въ его погонъ за мелкими добродътелями и мелкимъ благополучіемъ. «Они удивляются, -- говорить Заратустра, -- что я и не думаю заниматься обличениемъ ихъ похотей и пороковъ; но, поистинъ, я не намъренъ предостерегать отъ карманныхъ воровъ!» «Я иду среди этихъ людей и дивлюсь: они измельчали и все еще мельчають:-и приводить кь этому ихь учение о счастых и добродьтели...» «Добродетелью они называють то, что делаеть ручнымъ и скромнымъ: имъ уже удалось такимъ путемъ превратить волка въ собаку, а самаго человъка-въ лучшее изъ домашнихъ животныхъ». «Они въдь и въ добродътели своей скромны, ибо ищутъ благополучія. А съ благополучіемъ могуть мириться лишь скромныя добродвтели». «Вст они кругленькіе, аккуратненькіе и добренькіе — другь къ другу, какъ песчинки круглы, аккуратны и добры одна къ другой». «Скромно обнять маленькое счастье — вотъ что они зовутъ «покорностью судьбъ», и при этомъ они уже скромно косятся на следующее маленькое счастье». «Въ большинстве они въ сущности желаютъ единственно одного — чтобы никто не причинялъ имъ страданій. Вотъ почему они впередъ подбітають къ вамъ и дівлають вамъ добро». «И это-трусость: хоть и зовется она добродетелью!» «И я кричу на все четыре стороны совета: Вы все мельчаете-вы, маленькіе люди, вы распадаетесь на крошки,любители благополучія! И я еще увижу, какъ вы погибнете отъ безчисленныхъ вашихъ маленькихъ добродфтелей, отъ безчисленныхъ маленькихъ подчиненій!» «Слишкомъ сердобольно, слишкомъ уступчиво-ваше земное царство!...» «Чтобы дерево выросло въ великое дерево, ему нужно обвить крѣпкими корнями крѣпкія скалы...»

Ницие стремится къ положительной нравственности: не къ отрицанію и урвзыванію «я», предостереженію отъ карманныхъ воришекъ, ограниченію аппетитовъ, а къ утвержденію и осуществленію «я» 1). Не следуетъ, выражаясь символически, красть чужихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это очень тонко отмътилъ М. Невъдомскій въ своемъ "Вмъсто предисловія" къ переводу книги Лихтенберже. У г. Невъдомскаго встръ чаются оригинальныя в нитересныя мысли, но онъ очень хромаетъ въфилософскомъ отношенів. Яркимъ примъромъ философской непродуманности является его отношеніе къ нравственной философіи Канта.

платковъ изъ кармана—вотъ истина, о которой не стоитъ спорить, и въ сущности всю эту внѣшнюю, ограничительную мораль и самъ Ницше принимаетъ. Но было бы унизительно для человѣка видѣтъ въ этомъ сущность нравственной проблемы, нравственная проблема лежитъ гораздо глубже, она только начинается, когда уже кончается, сдѣлавъ свое дѣло, мораль внѣшней муштровки, полицейско-гигіеническая мораль благоустройства жизни. Ницше чувствоваль эту глубину нравственной проблемы и его оскорбляли тѣ ученія о нравственности, которыя видятъ въ ней внѣшнее мѣропріятіе противъ человѣческаго «я» со стороны «другихъ», со стороны «общества» его «мнѣнія», «общественнаго мнѣнія», мѣропріятіе въ интересахъ общаго благоустройства. Но самъ Ницше не справился съ нравственной проблемой и запутался.

Что отрицаетъ нравственность, что она ограничиваетъ? Она отрицаетъ всякое посягательство на «я», она ограничиваетъ всякое проявленіе неуваженія къ его правамъ. Но что она утверждаетъ? Она утверждаетъ «я», его право на самоопредѣленіе, на безконечное развитіе, его жажду силы и совершенства. Такимъ образомъ у насъ оказывается много точекъ соприкосновенія съ Ницше. Для насъ нравственность есть проблема внутренняя и положительная, а не внѣшняя и отрицательная. Нравственность не есть мѣра противъ голода и холода, которая теряетъ всякій смыслъ съ устраненіемъ зла, наоборотъ, это положительная цѣнность, которая до безконечности растетъ параллельно съ отрицаніемъ зла.

Все, что говорить Ницше объ альтруистической морали жалости и состраданія, заключаеть въ себѣ страшно глубокую психологическую и этическую правду. Вся эта мораль не преодолѣваетъ еще противоположности между рабомъ и господиномъ 1), слабымъ и сильнымъ, и потому не можетъ быть моралью будущаго. Я думаю, что постыдно для достоинства человѣка строить мораль на возстаніи рабовъ, слабыхъ и страдающихъ, которые приносятъ съ собою требованіе ограниченія и урѣзыванія «я», т.-е. посягаютъ на самую сущность жизни и духа. «Горе всѣмъ любящимъ, —говорить Заратустра, — не знающимъ ничего болѣе высокаго, чѣмъ ихъ состраданіе!» 2) И дѣйствительно относиться къ человѣку только съ жалостью и состраданіемъ значить не видѣть въ немъ равно-

Слова "рабъ" и "господинъ" я употребляю не въ соціальномъ смыслъ. Самъ Ницше викогда не становится на соціальную точку зрънія.

<sup>2)</sup> Cm. "Nietzsche's Werke". B. VI, crp. 130.

цвинаго себв человъка, значить видъть слабаго и жалкаго раба. наконецъ, это значить быть самому рабомъ его страданій и слабостей. Есть болье высокая мораль, которая будеть соотвътствовать болве высокой ступени развитія человвчества, она основана на возстаніи человіческой силы, а не человіческой слабости, она требуетъ не жалости къ рабу, а уваженія къ челов'вку, отношенія къ нему, какъ къ «я», она требуетъ утвержденія и осуществленія всякаго «я» и слъдовательно не погашенія жизни, а поднятія ея до высшаго духовнаго состоянія. Только такая мораль соотв'ятствуеть высокому сознанію человіческаго достоинства и подходить для той части современнаго человвчества, которая идеть впереди великаго освободительнаго движенія. Нравственный законъ прежде всего требуетъ, чтобъ человъкъ никогда не быль рабомъ, хотя бы это было рабство у чужого страданія и слабости и собственной къ нимъ жалости, чтобъ человъкъ никогда не угашалъ своего духа, не отказывался отъ своихъ правъ на могучую жизнь, на безпредвльное развитіе и совершенствованіе, хотя бы это быль отказь во имя благополучія другихъ людей и всего общества. Челов'яческое «я» не должно ни передъ чъмъ склонять своей гордой головы, кромъ своего же собственнаго идеала совершенства, своего Бога, передъ которымъ только оно и отвътственно. Человъческое «я» стоитъ выше суда другихъ людей, суда общества и даже всего бытія, потому что единственнымъ судьей является тотъ нравственный законъ, который составляеть истинную сущность «я», который это «я» свободно признаетъ. Демоническій протестъ личности противъ внѣшней морали, противъ общественнаго мнвнія и даже противъ всего внвшняго міра многимъ, слишкомъ многимъ кажется «имморальнымъ», но съ нашей точки эрвнія это есть глубоко моральный бунтъ автономнаго нравственнаго закона, закона, открывающаго человъку безконечныя перспективы, противъ поползновеній со стороны данной объективной дриствительности обратить человъка въ средство и орудіе. Это бунтъ сильныхъ духомъ и во имя силы духовной и потому онъ имфетъ внутреннее нравственное оправданіе, противъ котораго нравственно безсиленъ весь окружающій міръ. Въ «имморальномъ» демонизмѣ Ницше есть элементы той высшей мораликоторую обыкновенно осуждаеть мораль обычная и установленная.

Человъкъ не только имъетъ право, но даже долженъ сдълаться «сверхчеловъкомъ», такъ какъ «сверхчеловъкъ» есть путь отъ человъка къ Богу. «Я пришелъ проповъдывать вамъ сверхчеловъка — говоритъ Заратустра къ собравшейся вокругъ него толив.—Человъкъ есть нъчто такое, что должно быть превзойдено. Что вы сдълали чтобы превзойти его?..» «Всв существа, какія были досель, давали рожденіе чему-нибудь болье, что они, высокому; вы хотите явиться отливомъ этого великаго прилива, и, пожалуй, предпочтете вернуться къ состоянію звъря, лишь бы не превзойти человъка?» «Что такое для человъка обезьяна? Посмъщище или стыдь и боль. И тъмъ же самымъ долженъ стать для сверхчеловъка человъкъ: посмъщищемъ или стыдомъ и болью...» «Внимайте, л проповъдую вамъ сверхчеловъка!» «Сверхчеловъкъ это смыслъ земли. Пусть же и воля ваша скажетъ: да будетъ сверхчеловъкъ симсломъ земли!» 1) Но дальше Ницше вступаетъ на ложный путь.

Идея «сверхчеловъка» есть идея религіозно-метафизическая: Заратустра религіозный пропов'єдникъ, а Ницше сбивается на біомогическое понимание «сверхчеловъка» и къ его возвышенному щему прилипаеть земная грязь; грязь эксплуатаціи челов'яка человыкомъ. Ницше мечтатель, идеалистическая душа котораго отравлена натурализмомъ <sup>2</sup>). Онъ великолъпно понимаетъ несостоятельность встать позитивных в теорій нравственности, но самъ все еще остается на почвъ натуралистическаго позитивизма. Онъ не могъ понять, что утвержденіе и осуществленіе «я», его жажду безконечнаго могущества и совершенства, не только нельзя мыслить біологически, въ формахъ дарвиновской борьбы за существование и подбора, но и вообще эмпирически, что туть необходимо постулировать сверхъзминрическій идеальный міръ. Звфрское отношеніе «сверхчеловфка» въ человеку было бы только рабскимъ следованіемъ естественной необходимости и свело бы насъ съ верховъ этики въ низы зоолотін 3). Въ верхахъ этики аристократію духа (сверхчеловѣка) можно представить себв только въ образв духовнаго руководителя людей, это будеть не физическое, экономическое или политическое насиліе, а господство духовнаго совершенства, познанія и красоты. Карлейль со своимъ «культомъ героевъ», несмотря на свои ветхозавътныя тенденціи, былъ въ этомъ отношеніи болве дальнозорокъ, чвмъ Ницше.

<sup>1)</sup> Cm. "Nietzche's" Werke B. VI, crp. 13.

<sup>2)</sup> Въ величайшемъ изъ своихъ твореній, въ "Заратустръ" Ницще возвращается къ тому идеалистическому духу, который онъ проявилъ въ "Рожденіи трагедіи", но ему приходится жестоко расплачиваться за всъ гръхи мысли XIX-го въка.

<sup>3)</sup> Это прекрасно отмътилъ Струве въ своемъ "предисловін" къ моей книгъ. Вообще у него можно найти очень тонкія критическія замъчанія о Нипше.

То «я», за которое Ницше предпринялъ титаническую борьбу можеть оказаться самымъ обыкновеннымъ эмпирическимъ фактомъ со встить своимъ безобразіемъ, этого «я» нать въ узкихъ предълахъ позитивно-біологическаго пониманія жизни. На этомъ пути мы можемъ встрътить обыденный житейскій эгоизмъ средняго буржуа, но не то идеальное самоосуществление о которомъ мечтаетъ Ницше въ своей проповеди «индивидуализма». Въ нъкоторыхъ своихъ положительныхъ построеніяхъ, на которыхъ лежитъ печать «имморальности» и жестокости, Ницше сбивается на натуралистическій эволюціонизмъ и даже гедонизмъ, противъ которыхъ самъ такъ часто протестуетъ. Если смотреть на «я», какъ на случайный эмпирическій пучокъ воспріятій, если признавать только чувственную природу человака, то объ этическомъ индивидуализмв не можеть быть и рвчи, мы рискуемь попасть въ свти самаго грубаго гедонизма и опять должны будемъ строить нравственность не изнутри, а извив, т. - е. подчинить личность вившнимъ критеріямъ «полезности», «приспособленности» и т. п. Но въ такомъ случав какое же «я» поднимаетъ у Ницше бунтъ и даеть такую блестящую критику всей міжданской морали и всіхъ позитивныхъ теорій правственности? Все, что у Ницше есть цвннаго и красиваго, все, что покроеть его имя неувядаемой славой, основано на одномъ предположении, необходимомъ для всякой этики, предположеніи — идеальнаго «я», духовной «индивидуальности», А этимъ философски упраздняется «имморализмъ», какъ величайшее недоразумъніе, и Ницше можетъ протянуть руку своему врагу-Канту. Оба они боролись за нравственную автономію человіческой личности, за ея священное право на самоопределение. Кантъ даетъ филосовскія основанія для этическаго индивидуализма, для признанія человіка самоцілью и безусловной цінностью; Ницше преололвваеть мвщанскіе элементы кантовской практической морали и подготовляетъ свободную мораль будущаго, мораль сильной человъческой индивидуальности.

Если взять противоположность морали Ницше—мораль христіанскую, то въ ней найдемъ ту же идеальную сущность. Центральная идея, которую христіанство внесло въ развитіе нравственнаго самосовнанія человѣчества, есть идея абсолютной цѣнности человѣка, какъ образа и подобія Вожія, и нравственной равноцѣнности людей передъ Богомъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ христіанство поняло нравственную проблему, какъ проблему внутреннюю, проблему отношенія человѣческаго духа къ Богу. Это быль огромный шагъ впе-

редъ по сравнению съ нравственнымъ сознаниемъ древняго міра, который не признаваль безусловной ценности за человекомъ, подчиняль личность государству и требоваль вившней санкціи для нравственности. Современная идея личности несравненно развите той несовершенной идеи, которая была две тысячи леть тому назадъ, но христіанскій спиритуализмъ даеть вічную санкцію тому этическому индивидуализму, къ которому стемимся мы, который дорогь и «имморалисту» Ницше. Христіанство, какъ идеальное (не историческое) вфроученіе, никогда не спускается до полицейскаго пониманія нравственности, и того уваженія къ достоинству человъка и его внутренней свободъ, которая составляетъ неувядаемую нравственную сущность христіанства, не могуть отнять у него современные лицемъры, имъющие дерзость прикрывать свою духовную наготу спиритуалистическими словами, изъ которыхъ вытравили всякое цѣнное содержаніе. Христіанская проповѣдь внутренней доброты и мягкости во имя идеального совершенства человъка, приближающагося къ Богу, и вся красота и прелесть этой внутренней правственности непонятны ни казеннымъ государственникамъ, ни общественнымъ утилитаристамъ, съ ихъ грубыми внешними критеріями. Къ сожальнію я не имью возможности, по причинамъ внв меня лежащимъ, обсудить этотъ вопросъ во всей его полнот'в.

# IX.

Я уже говориль, что на практической этикъ обыкновенно лежить печать обидной для мыслителя пошлости. Единственный способъ поднять этику надъ мелочностью и пошлостью, это—привести нравственную проблему въ связь съ основными проблемами метафизики, что я и пытался сдѣлать. «Проклятые вопросы», которые мучили какого-нибудь Ивана Карамазова, болѣе соотвѣтствуютъ высотъ и глубинъ нравственной проблемы, чѣмъ всѣ повелѣнія и запрещенія мелкой житейской морали, желающей выдрессировать человѣка для общежитія. Какой-нибудь Леонардо-да-Винчи или Гете клеймятся всякой правственной посредственностью, гордящейся своими мелкими, «полезными» добродѣтелями, наименованіемъ безправственныхъ, ни кто изъ этихъ судей въ состояніи измѣрить глубину духа Гете или Леонардо-да-Винчи? Мы говоримъ, что одна изъ основныхъ задачъ правственности есть борьба съ мѣщанствомъ, съ quasi-идейной мелочностью, борьба за духовную

аристократизацію человіческой души. А это возможно только путемъ созданія яркой индивидуальности, которая сумветь защитить свой человическій обликь во всемь его своеобразіи оть всихъ попытокъ стереть и нивеллировать его. Мъщанство и моральная мелочность еще слишкомъ дають о себф знать въ бытф передового человвчества и этическій идеализмъ долженъ особенно бороться съ этимъ зломъ 1). Тутъ философская этика объявляеть войну обыденной традиціонной морали, въ этой морали она принуждена слишкомъ часто видеть врага человеческой индивидуальности и следовательно врага истинной нравственности. Человъческое «я», въ основъ котораго у всъхъ людей лежитъ одна и та же духовная сущность, въ жизни облекается въ плоть и кровь, оно должно быть своеобразно, имъть свои краски, словомъ быть индивидуальностью. Человъкъ есть «разностное существо» и онъ не долженъ теривть нивеллировки, долженъ протестовать противъ попытки вымуштровать его по одному шаблону, сдълать изъ него «хориста», обратить его въ полезный для стада экземпляръ, какими бы «общественными благополучіями» эти посягательства ни прикрывались. Н'ять одного безличнаго способа осуществленія нравственнаго блага, эти способы многообразны и индивидуальны. Равенство, которое покоится на нравственной равноценности людей, въ соціальномъ отношеніи не можеть и не должно идти дальше равенства правъ и устраненія классовъ, какъ условія фактического осуществленія равноправности. а въ психологическомъ не можетъ и не должно идти дальше сходства твхъ основныхъ духовныхъ чертъ, которыя и делаютъ каждаго человъкомъ. Я думаю, что духовная аристократія возможна и въ демократическомъ обществъ, хотя въ немъ она не будетъ имъть ничего общаго съ соціально-политическимъ угнетеніемъ. Именно такой аристократін, возвышающейся надъ всякой общественно классовой и групповой нравственностью, должны принадлежать первые толчки къ дальнъйшему прогрессу, безъ нея наступило бы царство застоя и стадности. Великій нравственный императивъ гласить, что человъкъ всегда долженъ быть самимъ собой, а это значить быть вфрнымъ не только своему духовному «я», но и тому «идивидуальному» пути, которымъ оно осуществляется. Человъкъ имъетъ священное право свободно следовать своему «призванію».

¹) Это можно сказать и про рабочій классъ. Въ его прогрессивныя соціально-политическія стремленія еще нужно внести идеальное правственное содержаніе, которое, конечно, не можеть быть "классовымъ".

и это призваніе не можеть быть ему навязано никакой собирательной эмпирической единицей.

"Дорогою свободной чили куда влечеть тебя свободный умъ, Усовершенствуя плоды любимыхъ думъ, Не требуя наградъ за подвигъ благородный. Онъ въ самомъ тебъ. Ты самъ—свой высшій судъ.

Величайшее нравственное преступленіе есть обезличеніе, изм'яна своему «я» подъ давленіемъ вн'яшней силы.

А «долгь», скажуть намъ, куда девался тоть «долгь», который составляеть основу нравственности? Я уже говориль, что долгь, должное есть прежде всего формальная идея, гносеологически противополагаемая сущему, бытію. Теперь мы можемъ говорить и о содержаніи долга. Нравственный долгь челов'яка есть самоосуществленіе, развитіе своего духовнаго «я» до идеальнаго совершенства; следовать долгу и следовать своей нравственно-разумной природъ понятія тожественныя. Только мѣщанская мораль понимаеть долгъ, какъ что-то внашнее человаку, навязанное состороны, враждебное ему. Сознаніе долга или, что то же самое, правственнаго закона есть сознаніе своего истиннаго «я», своего высокаго человъческаго предназначенія. Кальчить свое «я», свою человъческую индивидуальность во имя долга - вотъ слова, которыя для насъ не имъють никакого смысла. Мы исповъдуемъ мораль абсолютнаго долга, выполняющаго высшее духовное благо, но слово «долгъ» не имветь у насъ непріятнаго историческаго привкуса. Противоположение «долга» и «я» съ этической точки зрвнія абсурдъ, такъ какъ «долгъ» есть законодательство «я».

Это человѣкъ суроваго долга, часто слышимъ мы, онъ никогда не слѣдуетъ своимъ влеченіямъ, онъ постоянно борется съ собой и насилуетъ себя, онъ всегда ноступаетъ такъ, какъ повелѣваетъ ему долгъ, а не такъ, какъ онъ самъ хочетъ. Вотъ обыденное психологическое представленіе о долгѣ. Философская этика должна возвыситься надъ этимъ обыденнымъ пониманіемъ долга, она даже можетъ рѣзко осудить такого «человѣка долга», можетъ констатировать въ немъ отсутствіе сколько-нибудь развитого самосознанія и даже признать безиравственнымъ выполняемый имъ долгъ, если этотъ долгъ погашаетъ его человѣческое «я» во имя традиціонныхъ предписаній извнѣ, если онъ не «гуманенъ» 1. «Гуман-

Въ этомъ отношеніи чрезвычайно интересенъ и характеренъ образъ Бранда у Ибсена.

ность», т.-е. осуществленіе «челов'вка» въ себ'в и уваженіе къ «челов'вку» въ другомъ есть высшій долгь, и степенью ея осуществленія прежде всего изм'вряется нравственный уровень. Въ челов'вк'в всегда происходить борьба добра со вломъ, высокаго съ низкимъ, борьба духовнаго «я» съ хаотическимъ содержаніемъ эмпирическаго сознанія, въ которомъ столько стороннихъ, не челов'вческихъ и не челов'вчныхъ прим'всей. Этимъ путемъ вырабатывается «личность» и совершается нравственное развитіе. Но нравственно высокъ и прекрасенъ не тотъ челов'вкъ, который творить добро со скрежетомъ зубовнымъ, ограничивая и уръзывая свою челов'вческую индивидуальность, а тотъ, который, творя добро, радостно сознаетъ въ этомъ самоосуществленіе, утвержденіе своего «я».

Кантъ слишкомъ по старому толковалъ ту идею, что человъческая природа граховна и испорчена, и пришель къ цалому ряду ложныхъ этическихъ положеній, въ корнѣ отрицающихъ діонисовское начало жизни. Правъ онъ былъ только въ томъ отношении, что считалъ нравственный законъ закономъ воли, а не чувства. Но мы хотвли бы освободить жизнь чувства, жизнь непосредственную. Чувственная природа сама по себъ не эло, она этически нейтральна, она становится зломъ только тогда, когда препятствуетъ развитію личности, когда затемняетъ высшее самосознаніе и самоосуществленіе. Скажу болве: чисто стихійная игра силь въ человъкъ имъетъ огромную эстетическую цънность и, происходя по ту сторону этики, эта игра силъ не осуждается этикой. Инстинкты сами по себъ не нравственны и не безиравственны, но человъкъ безъ инстинктовъ не имълъ бы плоти и крови, въ предълахъ опыта онъ не жилъ бы. А человъческое «я» развивается путемъ повышенія жизни и нотому старый призывъ «жить во всю» никогда не теряетъ своего значенія. Въ человъкъ есть безумная жажда жизни интенсивной и яркой, жизни сильной и могучей, хотя бы своимъ вломъ, если не добромъ. Это необыкновенно цвиная жажда и пусть она лучше опьяняеть человека, чемъ отсутствуеть совсемъ. Это богъ Діонисъ даетъ о себъ знать, тотъ самый, которому Нидше воздвигь такой прекрасный памятникъ во всехъ своихъ твореніяхъ, и онъ властно призываеть къ стихін жизни, къ ея росту. Нравственная задача заключается не въ ограниченіи этой жажды, а въ ея соединеніи съ утвержденіемъ и развитіемъ духовнаго «я». Везъ этого нравственнаго самосознанія «гора родить мышь», и діонисовская жажда жизни будеть утоляться исключительно темъ безпутствомъ, въ которомъ ничего большаго нельзя найти. Мы преклоняемся передъ красотой всёхъ могучихъ жизненныхъ порывовъ, мы утверждаемъ жизнь до безконечности, жизнь во всемъ ея объемъ, не для того, чтобы жизнь дъйствительно была сильной, широкой и безконечной, она должна наполняться утаннымъ содержаніемъ, т.-е. въ ней должна рости духовность, въ ней должно осуществляться изельное бого-человъческое «я».

### X

Теперь перехожу къ самому можетъ быть важному вопросуотношенію нравственной проблемы къ свободъ. Кантъ строитъ всю свою этику на постулать свободы, для него нравственная проблема есть прежде всего проблема свободы, она предполагаеть дуализмъ царства свободы и царства природы (необходимости) 1). Правственный законъ по своему происхождению и по своей при-Родв принадлежить царству свободы, а не царству необходимости. онь требуеть автономіи человіческой личности. Только свободное выполнение нравственнаго закона возвышаеть человъка; свобода и есть нравственная природа человъческого «я». Всъ аргументы противъ царства свободы, взятые изъ арсенала царства необходимости, одинаково наивны и несостоятельны, они основаны на недоказанномъ и недоказуемомъ предположении, что научно-познавательная точка зрвнія необходимости есть единственная и оконча-Тельная точка эрвнія, что опыть, который есть двтище лишь одной стороны нашего сознанія, есть единственная и окончательная инстанція. Мы прекрасно знаемъ, что въ предблахъ опыта нельзя пробить брешь въ детерминизмъ, что туть не можеть быть большей или меньшей степени необходимости, но мы и не противополагаемъ свободы детерминизму въ смысле взаимнаго исключенія, а признаемъ нараллелизмъ міра свободы и міра необходимости.

Свобода есть самоопредъленіе личности, печать свободы лежить на всемъ томъ, что согласно съ «я», что вытекаеть изъ его внутренняго существа. Свобода не отрицательное понятіе, какъ это утверждають буржуазные мыслители, для которыхъ она есть только отсутствіе стѣсненій, свобода понятіе положительное, она синонимъ всего внутренняго духовнаго творчества человѣческой личности. Но быть свободнымъ не значить опредѣляться эмпирическимъ «я» съ его случайнымъ, взятымъ изъ опыта содержаніемъ,

<sup>1)</sup> CM. Kant "Grundlegung zur Metaphysik der Sitten". Crp. 74-77.

свобода есть самоопределение духовнаго «я». Съ точки зрения Канта человъкъ свободенъ, когда онъ опредъляется не своей чувственной, а своей нравственно-разумной природой. И я думаю, что можно поставить знакъ тожества между внутренней нравственной свободой и темъ духовнымъ «я», которое мы положили въ основаніе этики. Съ гносеологической точки зрвнія свобода есть опредѣленіе личности «нормативнымъ сознаніемъ» (этическими нормами) въ противоположность определенію случайными эмпирическими мотивами 1). А это приводить насъ къ тожеству свободы и нравственности. Торжество нравственного блага есть торжество «нормативнаго» сознанія, духовнаго «я», т.-е. торжество свободы. Если нравственность есть не что иное, какъ самоосуществленіе, то следовательно она есть освобождение. Индивидуальное и универсальное нравственное развитіе есть торжество царства свободы въ царствъ необходимости, т.-е. рость того самоопредъленія человъческой личности, когда все человъческое творчество подчинено духовному «я». Теперь мы можемъ оценить по достоинству то распространенное утвержденіе, будто бы «этическія нормы», «абсолютный нравственный законъ» посягають на свободу человъка. Требованіе абсолютнаго нравственнаго закона есть требованіе абсолютной свободы для человъческаго «я». Выполнение нравственнаго закона, какъ насиліе надъ «я», есть contradictio in adiecto. это выполнение всегда автономно. Но нъкоторые, можетъ быть, скажуть, что отъ этого страдаеть эмпирическая личность, что рвчь идеть о ея свободъ. Къ сожаленію понятіе эмпирической личности не только неопредъленно, но даже совствив немыслимо, и отъ него нъть пути къ царству свободы. Выть «личностью», быть свободнымъ человекомъ — значитъ сознать свою нравственно-разумную природу, выдёлить свое «нормальное», идеальное «я» изъ хаоса случайнаго випирическаго сцепленія фактовъ, а самъ по себе этотъ эмирическій хаосъ не есть еще «личность» и къ нему непримънима категорія свободы. А склониться передъ эмпирическимъ фактомъ-это идолопоклонство передъ алтаремъ необходимости, а не богослужение передъ алтаремъ свободы.

Каково же отношеніе внутренней свободы къ свободѣ внѣшней, свободы нравственной къ свободѣ общественной? Я уже говорилъ, что нравственная проблема неизбѣжно превращается въ проблему общественную, потому что человѣческая личность можетъ

<sup>1)</sup> Cm. Windelband "Präludien" crp. 239.

развиваться и наполняться многообразнымъ содержаніемъ только въ обществъ, въ психическомъ взаимодъйствіи съ другими дюдьми. въ процессъ созиданія совмъстной культуры. Можно ли примирить внутреннее самоопределение личности, ен правственную свободу и признание за ней абсолютной ценности съ внешнимъ гнетомъ, съ женлуатаціей ея другими людьми и цёлыми групнами, съ поругавіемъ ея человіческаго достоинства общественными учрежденіями? Могутъ ли тв люди и тв группы, которые наконепъ сознали въ себѣ достоинства человѣка и неотъемлемыя «естественныя» права своей личности, теривть насиліе и безправіе? На эти вопросы не можеть быть двухъ ответовъ, туть всякое колебание было бы поворно. Какія идейныя оправданія могуть быть приведены въ зашиту точки зрвнія реакціонеровь и мракобъсцевь, жрецовь грубаго насилія, что можеть уменьшить ихъ страшную вину передъ человыческимъ духомъ и ослабить справедливое возмездіе? Туть можеть быть историческое объяснение общественнаго зла, но не его нравственное оправданіе.

Этика ясно и опредѣленно требуетъ осуществленія «естественнаго права» человъческой личности и не допускаетъ въ этомъ отношении никакихъ компромиссовъ, этимъ самымъ она требуетъ гарантін правъ гражданина; вмъсть съ тьмъ этика безусловно осуждаеть классовые антагонизмы, какъ важившее препятствіе для развитія человъка. Съ этической точки зрѣнія оправдываются всв усилія, направленныя къзавоеванію того минимума правъ, при которомъ только и возможно достойное человъка существование; съ этической точки зрвнія для человька позорно не отстаивать техъ своихъ правъ, которыя являются необходимымъ условіемъ идеальнаго самоосуществленія. Если бы съ точки зрвнія естественной необходимости оказалось, что насиліе, несправедливость и угнетеніе человъка должны увеличиваться, что свобода несуществимая мечта, то и тогда императивы этики остались бы въ полной силв, зло было бы не менве отвратительно, но только человвчество должно было бы пасть въ борьбв съ нимъ. Но утвержденія реакціонеровъ разбиваются и съ точки зрвнія необходимости.

Люди борются въ обществъ путемъ соединенія и группировки, въ исторіи мы встръчаемъ собственно не борьбу отдълныхъ людей, а борьбу общественныхъ группъ. Современная общественная группировка открываетъ широкія перспективы, необходимость даетъ условія, опираясь на которыя человъческій духъ можетъ и долженъ создать лучшее, болье свободное будущее.

7

Творчество будущаго всегда окрашено для насъ не только въ цвътъ естественной необходимости, но также въ цвътъ нашей нравственной свободы. Теперь мы, кажется, смъло можемъ сказать, что на нашей сторонъ окажется не только правда но и сила 1).

Реакціонеры привыкли встрівчаться съ матеріалистическимъ обоснованіемъ и оправданіемъ освободительныхъ стремленій, но гораздо сильнее и чувствительнее будеть вызовъ идеализма. Идеализмъ обнаруживаетъ полнъйшую духовную нищету всякой реакціонной идеологін: христіанинъ пропов'ядуеть зв'ярское насиліе надъ людьми, спиртуалистъ тащитъ за всякое проявление духа въ полицейскій участокъ 2). Спиритуализмъ, признающій безусловную цънность за человъческимъ духомъ, нельзя соединить съ оправданіемъ вившняго, часто прямо физическаго, насилія надъ этимъ пухомъ, спиритуализмъ не можетъ появляться въ казенномъ облаченій и проповідовать ту безобразную ложь, будто бы свободный духъ долженъ прекрасно чувствовать себя въ рабскомъ обществъ. То новое идеалистическое направленіе, къ которому я съ гордостью себя причисляю, выводить необходимость освободительной борьбы за «естественное право» изъ духовнаго голода интеллигентной души <sup>3</sup>).

Мы не достаточно цвнимъ и не достаточно еще понимаемъ глубокаго значенія той критики существующаго строя, которую предприняль Левъ Толстой съ точки зрвнія христіанскаго идеализма. Послв Толстого ко многому нельзя уже относиться такъ индифферентно, какъ относились раньше, и голосъ совъсти настойчивъе требуетъ нравственно осмыслить жизнь, устранить чудовищныя нравственныя противоръчія, которыя у представителей силы принимаютъ преступный характеръ 4).

<sup>1)</sup> Въ этомъ отношеніи нельзя не признать огромныхъ заслугь за марксизомъ, реалистическую сторону котораго мы должны воспринять.

<sup>2) &</sup>quot;Національный вопросъ въ Россіи" Вл. Соловьева—классическій образчикъ идеалистической критики реакціонеровъ-націоналистовъ, но Соловьевъ не продумалъ до конца и не сдѣлалъ всѣхъ необходимыхъ выводовъ изъ спиритуализма.

<sup>3)</sup> Эта мысль была намъчена Струве въ статъв "Высшая цъна жизни". Начиная съ этой недоконченной статьи въ русской прогрессивной литературъ всъ болъе обозначается сознательное идеалистическое направленіе.

<sup>4) &</sup>quot;Толстовство" со всёми своими отрицательными сторонами давно уже потеряло всякое значеніе въ жизни русской интиллигенціи и потому теперь можно объективно оцёнить положительныя заслуги Толстого.

Свою статью я заканчиваю следующимь основнымь, какъ мне кется, выводомъ: нужно личностью быть и своего права на мазъ и подобее Божества нельзя уступить ни за какія блага, ни за счастіе и довольство свое или хотя бы всего человетва, ни за спокойствіе и одобреніе людей, ни за власть и усть въ жизни; и нужно требовать признанія и обезпеченія собой человеческаго права на самоопредёленіе и развитіе екть своихъ духовныхъ потенцій. А для этого прежде всего лжно быть на незыблемыхъ основаніяхъ утверждено основное жовіе уваженія къ человеку и духу—свобода.

 $c_1 t^3$ 

# Критика Историческаго Матеріализма1)

İ.

Критическій пересмотръ доктрины историческаго матеріали представляется мнѣ теперь особенно важнымъ и своевременны такъ какъ именно съ этой доктриной неразрывно связана больп часть споровъ и разногласій, какъ теретическихъ, такъ и прак ческихъ, выдвинутыхъ марксизмомъ на поверхность умственно общественной жизни. Теорія историческаго матеріализма, очень тересная и значительная по своей роли въ исторіи обществення идей, поддерживаетъ цѣлый рядъ ложныхъ соціологическихъ и торико-философскихъ предпосылокъ и прямо даже суевѣрій, ко рыя стоятъ на дорогѣ развитія соціальной и философской мы и препятствуютъ разъисненію самыхъ насущныхъ вопросовъ, шаютъ сговориться и сойтись на какой-нибудь общей зада одинаково близкой и священной для каждой изъ спорящихъ сторо

Матеріалистическую догматику, которою заражены еще слі комъ многіе, нужно вырвать съ корнемъ, а корнемъ являются при маемые большинствомъ на вѣру догматы историческаго матеріали и въ особенности такъ называемая «классовая» точка зрѣнія, торая въ рукахъ большей части ея сторонниковъ оказывае орудіемъ противъ общечеловѣческой логики и общечеловѣчес этики и потому искочаетъ возможность кокой-либо логически нравственно обязательной аргументаціи. А между тѣмъ, еще слі комъ мало сдѣлано для критики самой сути историческаго маріализма, почти такъ же мало, какъ и для его обоснованія, спорахъ «критиковъ» и «ортодоксовъ» 2) одними также само со

<sup>1)</sup> Напечатана въ "Міръ Божьемъ" 1903 г. Октябрь.

<sup>2)</sup> Употребляю эту принятую условную терминологію, хотя не характеризуеть направленій по ихъ идейному содержанію, скоро вт ятно совершенно устарветь и будеть замінена боліве выразитель "Критики" не только критикують, но строять также положительное м созерцаніе.

подразумавается ложность накоторых догмы марксистской соціодогіи, какъ другими ихъ непререкаемая истинность, й потому спорящіе слишкомь часто говорять на разныхь языкахь к охазываются «варварами» другь для друга 1) «Буржуазные» въ истинномъ смысле этого слова критики марксизма и историческато матеріализма только усиливали позицію «классовой» теоріи. Ихъ пубое непонимание и некрасивыя инсинуации питали то суевърное чувство, которое до сихъ поръ мѣшаетъ свободному умственному гюрчеству и догматически делить науку на буржуазную и небуржуазную, при чемъ подъ буржуазной наукой подразумѣвается не вавъдомая защита буржуазіи, буржуазнаго общества и буржуазныхъ идеаловъ, что было бы совершенно справедливо и понятно, а огульно всякая научная и философская работа, каторая не признаеть всёхъ массовых в догматов в ортодоксіи. Производится своеобразный сыскъ для открытія «буржуазной» матеріальной субстанціи въ самомъ вскреннемъ правдоискательствъ, въ самой страстной жаждъ справедливости. Такимъ образомъ, однимъ взмахомъ пера упраздняется всякая свободная и прогрессивная работа мысли, всякое идеалистическое исканіе новыхъ путей, упраздилется не путемъ доказательствъ и аргументовъ, а старымъ, унаследованнымъ отъ католичества, путемъ «отлученія»: представляется достаточнымъ показать, что такой-то отклоняется оть «классовой» точки эрвнія и вступаеть въ явныя противорвиія съ Марксомъ, — несчастный еретикъ осуждается, какъ «буржуа».

Я отношусь съ большимъ хладнокровіемъ и даже пренебрежепіемъ къ такого рода полемикѣ, поскольку она направлена противъ меня, и не вижу въ ней рѣшительно никакой теоретической цѣности, это въ идейномъ отношеніи quantité negligeable, и тутъ не можетъ быть возраженій по существу, такъ какъ само существо вамѣняется «полемическими красотами» 2). Но дѣло обстоитъ не такъ просто, коренная причина тутъ не въ склонности тѣхъ или другихъ лицъ къ не совсѣмъ корректнымъ полемическимъ пріемамъ, къ передержкамъ и инсинуаціямъ, а въ основномъ характерѣ ихъ міросозерцанія, ихъ догмѣ, въ которую многіе вѣрятъ такъ свято, такъ безкорыстно и беззавѣтно, что невольно забываешь ихъ не-

<sup>1).</sup> Правовърные экономическіе матеріалисты считають "варварами" псыхь несогласно мыслящихь, всьхъ недостаточно проникнутыхъ пролетарской "классовой" психологіей.

<sup>2)</sup> Я имъю въ виду ту полемику противъ меня со стороны "ортодоксовъ", на которую я былъ лишенъ возможности отвъчать прямо.

красивыя полемическія выходки и преклоняенься передъ тімь чистымъ дидеалистическимъ источникомъ, изъ котораго исходить жажда справедливости, хотя и соединенная съ ложными теоретическими идеями. Идеалисть по природъ не размъняеть своей цълной «въры» на мелкіе кусочки добра, на всякія маленькія улучшенія, не объединенныя какой-нибудь великой общей идеей, онъ можеть перейти только къ новой «въръ», еще высшей и тоже пъльной и широкой, но это процессъ мучительный и, во всякомъ случав, длительный. Въ «ортодоксахъ», моихъ противникахъ, мнЪ всегда было дорого ихъ страстное желаніе отстоять цёльность 🖪 чистоту своего идеала, такъ какъ въ этомъ я вижу неискоренимы идеализмъ человвческой души, который прорывается черезъ матеріалистическую оболочку. Но эта идеалистическая потребностьпросвътленная и расширенная, можетъ найти себъ настоящее удовлетвореніе только въ новой «вірів», надъ созданіемъ которой мы должны теперь работать. Чтобы расчистить почву для новаго міропониманія и настроенія, необходимо пролить критическій світь на основныя положенія историческаго матеріализма, которыя все еще кажутся несомивниными. «Не буржуазные» критики марксизма дс сихъ поръ делали это относительно ряда частныхъ соціологическихъ вопросовъ, но недостаточно обращали вниманія на тѣ основныя предпосылки, на которыхъ покоится классовая точка эрвнія и матеріалистическое истолкованіе идеологіи 1).

#### II.

Приступая къ критикѣ историческаго матеріализма, мы прежде всего должны отмѣтить его полнѣйшую методологическую и гносеологическую наивность. У сторонниковъ этого ученія существують крайне путанные взгляды на характеръ той дисциплины, къ которой примѣняется ихъ «матеріализмъ». Есть ли это дисциплина историческая, соціологическая или историко-философская? Опредѣленнаго отвѣта на этотъ важный методологическій вопросъ нельзя получить отъ экономическихъ матеріалистовъ. Марксистскій «матеріализмъ» есть гносеологически-наивное смѣшеніе конкретныхъ положеній исторіи, абстрактно-научныхъ положеній соціологіи и ме-

<sup>1)</sup> Въ русской литературъ не могу не отмътить очень цънной статьи Б. Кистяковскаго "Категорія необходимости и категорія справедливости въ изслъдованіи соціальныхъ явленій".

тафизических и идей философіи исторіи. Поскольку историческій матеріализмъ пропов'ядуетъ монизмъ, строитъ теорію прогресса и примъняетъ къ соціальному процессу предпосылки общефилософ-, скаго матеріализма, онъ выступаетъ въ качествѣ философіи исторіи. которая есть чисто метафизическая дисциплина. Матеріалистическую философію исторіи защищають тв, которые наиболве дорожать ивльностью своего міросозерцанія, и они охотиве всего прибъгають къ термину «діалектическій матеріализмъ». Такимъ сторонникомъ матеріалистическаго пониманія исторіи, какъ философскаго міропониманія, является прежде всего самъ Энгельсь, затімъ популяризировавшій Энгельса Н. Бельтовъ. Но историческій матеріализмъ стремится также построить науку объ обществъ, онъ ставить себъ болье спеціальную цёль найти абстрактные соціологическіе законы, обладающіе такою же научною цінностью, какъ законы естествознанія. Полной методологической ясности эта чисто соціологическая задача не достигаетъ почти ни у одного изъ представителей историческаго матеріализма, методологическая путаница есть одинъ изъ догматовъ ортодоксіи, но во всякомъ случав историческій матеріализмъ претендуетъ сділаться соціологическою теоріей и двинуть впередъ науку объ обществъ. Таковы всъ попытки установить постоянныя соотношенія между различными сторонами общественнаго процесса, каторыя методологически изолируются и выдаляются изъ эмпирического хаоса конкретной исторіи, такова чисто сопіологическая теорія борьбы общественныхъ группъ и общественной дифференціаціи. Наконецъ, самое распространенное и самое простое это — пониманіе историческаго матеріализма, какъ чисто исторической теоріи, какъ замічательной попытки оріентироваться въ конкретной исторіи, главнымъ образомъ въ исторіи буржуазно-капиталистической эпохи. Такой преимущественно историческій характеръ носить большая часть работь самого Маркса. Также Кауцкій склоненъ придавать «матеріализму» болѣе тѣсное историческое истолкованіе, для него историческій матеріализмъ не столько философское міровоззрвніе или абстрактное ученіе объ обществъ, сколько методъ истолкованія конкретной исторіи.

Постоянное смешеніе принципіально различных задачь, философской, соціологической и исторической, приводить къ очень неопределенному ученію, которое называется «историческимъ», «экономическимъ» или «діалектическимъ» матеріализмомъ. Это смешеніе препятствуетъ противникамъ разглядеть важныя истины, скрывающіяся въ этомъ ученіи, а ортодоксальныхъ сторонниковъ

заставляеть защищать положенія завідомо нелішня. Критикуя основы историческаго матеріализма, я все время буду указывать на смішеніе этихъ различныхъ задачъ и различныхъ дисциплинъ. Выводъ изъ моей критики будеть тотъ, что все-таки наибольшее значеніе остается за историческимъ матеріализмомъ, какъ за чисто исторической теоріей, сознавшей свои границы, что для соціологіи онъ даетъ важные матеріалы, хотя не можеть быть и річи о матеріалистической соціологіи, наконець, что историческій матеріализмъ менте всего можеть быть философіей исторіи, такъ какъ послідняя возможна лишь на почві идеалистической метафизики. Начну съ критики монизма, который лежить въ основаніи матеріалистическаго пониманія исторіи и составляеть изначальный гріхъ этого пониманія, такъ какъ монизмъ во всіхъ его видахъ недопустимъ но только въ соціологіи, по и вообще ни въ какой наукъ.

## III.

Вся эмпирическая действительность, все объекты научнаго познанія, данные намъ въ опыть, природа органическая и неорганическая, человъческая душа и исторія человъчества поражають насъ своимъ необыкновеннымъ многообразіемъ, въ міръ такое обиліе красокъ, все такъ индивидуально и такъ трудно оріентироваться въ этой нестротъ, вь этомъ множествъ качествъ, Наука прежде всего расчленяеть и разлагаеть этоть эмпирическій хаосъ, она цъликомъ покоится на принципъ изоляціи извъстной группы явленій изъ даннаго въ опытв хаотическаго многообразія, Строго научное познаніе начинается лишь тогда, когда анализъ выдёлиль изъ того «всего», того «цёлаго», которые мы называемъ природой, міромъ и. т. п., рядъ явленій болье или менье однороднаго качества, напр. явленій физическихъ или химическихъ, біологическихъ или психическихъ и т. д. Только такимъ путемъ познающій умъ оріентируется въ эмпирическомъ мірѣ и приходить къ научнымъ обобщеніямъ, устанавливаетъ сходства и различія. открываеть типическія соотношенія, которыя, пріобратая характерь обязательный для всякаго времени и пространства, называются законами.

Въ мою задачу не входитъ углубляться въ чисто гносеодогические вопросы и для меня только важно установить следующее основное гносеологическое положение: наука, всякая наука, по самой своей сущности и задаче, по характеру своихъ объектовъ и

по своимъ методамъ познаванія-плюралистична, въ ней не можеть быть и рычи о монизмы, все равно матеріалистическомы или вакимъ-нибудь иномъ, ионистическія попытки всегда являются результатомъ некритическаго смешенія задачь положительной науки съ задачами философіи и метафизики. Не разъ уже указывалось на то, что науки вообще, науки о мірѣ, о «цѣломъ» не существуеть. такой научной дисциплины не только фактически изтъ, но и логически быть не можеть, такъ какъ она противорвчила бы исходному пункту всякаго положительнаго научнаго познанія-выделеню изъ целаго, изъ этого многообразія типическаго ряда, въ когоромъ можно найти абстрактныя соотношенія. Наука начинается лишь тогда, когда она определила свои границы, свой особый объекть и свои особые методы, это подтверждается всей исторіей наукъ. Поэтому существують только отдёльныя науки съ ихъ спеціальными задачами, поэтому мы знаемъ только законы физическіе и химическіе, біологическіе и психологическіе, мы стремимся найти законы соціологическіе, но ничего не знаемъ о законахъ какой-то несуществующей универсальной науки о целомъ. Характерно, что о монизм'я много говорять только въ прим'янении къ неразвитымъ наукамъ, не отдълившимъ еще своей задачи отъ за: дачъ метафизики. О монистической астрономіи и монистической физикъ пичего не слышно, сравнительно мало говорять о монистической біологіи, уже больше о монистической психологіи и до чрезвычайности много о монистической соціологіи, тутъ вопросъ о монизм' сделался чуть не основнымъ вопросомъ соціологической начки и въ его торжествъ многіе видять залогь будущаго этой злополучной науки.

И дъйствительно вопросъ о монизмъ является самымъ жгучимъ вопросомъ для современной соціологіи, но только въ одномъ смыслъ: соціологія сдълается научной лишь тогда, когда соціологи поймутъ, что въ наукъ не можетъ быть монизма, что задача соціологіи открывать законы своеобразныхъ соціологическихъ явленій, а отнюдь не объяснять историческій процессъ изъ одного принцина, одного начала. Словомъ соціологи должны сдълаться настолько философами, чтобы понять все различіе между научной соціологіей и философіей исторіи, различіе между позитивной наукой и метафизической философіей. Первый признакъ отсутствія философскаго духа у соціологовъ—это ихъ упорное желаніе давать научно соціологоческіе отвъты на чисто философскіе, метафизическіе вопросы. На этомъ недоразумъніи основана мечта о монис-

тической соціологіи. И въ самомъ діль, что можеть изъ себя представить монизмъ въ соціологіи?

Монизмъ стремится объяснить все, весь міръ изъ одного начала, одного принципа, всв самыя разнообразныя качества онъ выводить изъ какого-нибудь одного изначальнаго качества, онъ не можеть успоконться ни на какомъ множестве, онъ последовательно илеть въ единоми и стираеть по дорога все индивидуальное, все многообразіе опыта. Монистическое стремленіе къ единству въ познаніи есть глубочайшая, неискоренимая потребность человъческаго разума, всъ величайшіе философы были въ извъстномъ смыслѣ монистами. Но какимъ образомъ возможно соціологическое удовлетвореніе этой монистической потребности? Соціологія, подобно всякой наукъ, начинается съ выдъленія соціологическихъ явленій, явленій общественности, изъ всей природы, изъ всего многообразія эмпирическаго міра. «Соціальное» признается особымъ качествомъ, эмпирически неразложимымъ, и въ этихъ предвлахъ оказывается возможнымъ найти необходимыя соотношенія. Выдъливъ общественность, «соціальное», изъ всей совокупности мірового цвлаго, соціологія начинаеть внутреннее расчлененіе, методологическую изоляцію различныхъ рядовъ въ общественномъ процессъ, какъ, напр., экономическаго, правового и т. д., и такимъ путемъ устанавливаетъ абстрактныя соотношенія, которыя, если не сейчась, то хотя современемъ получать тоть общеобязательный характеръ, который позволить ихъ назвать соціологическими законами.

Если соціологія начнеть искать единаго, изначальнаго и конечнаго въ общественномъ процессів, то только по непослідовательности и половинчатости она можеть остановиться внутри явленій общественности и успокоиться на признаніи такимъ единымъ изначальнымъ и конечнымъ чего-то «соціальнаго» же. Послідовательный монизмъ требуетъ перехода черезъ грань, отділяющую общество отъ остальной природы, онъ ведетъ соціолога къ міровой совокупности и погружаеть ученаго, задавшагося цілью построить науку объ обществів, въ волны безконечности. Тутъ начинается цільй рядъ въ высшей степени увлекательныхъ и важныхъ философскихъ проблемъ, но соціологія, съ ея боліве скромными и спеціальными научными задачами, забывается совершенно. Какъ примінить матеріалистическій монизмъ, который есть хоть и плохая, но во всякомъ случаї чисто метафизическая теорія, къ соціологіи, къ соціальному процессу? Такъ какъ матеріалистическій

монизмъ учитъ, что единое, изпачальное и конечное есть матерія и изъ нея исходить все многообразіе міра, то последовательное проведение этой точки эрвнія въ примвненіи къ соціальному процессу должно разорвать грань, отдъляющую общество отъ природы и должно открыть во всемъ многообразіи общества ту же единую матерію, которая открывается въ многообразіи природы. Н. Бельтовъ совершенно последовательно и говоритъ, что въ невозможности чисто механическаго объясненія исторіи заключается слабость діалектическаго матріализма и ссылается на несовершенство другихъ наукъ въ этомъ отношеніи. Но сила историческаго матеріализма цівликомъ нокоится на этой его слабости, сила его въ томъ. что, гоняясь за решеніемъ чисто метафизической проблемы посредствомъ матеріалистическаго монизма, онъ все-таки по дорогв высказываеть цанныя соціологическія и историческія мысли. Все, что есть върнаго и жизненнаго въ историческомъ матеріализмъ, прямо противорвчить монистической тенденціи утопить всв соціальныя краски въ безкрасочномъ морѣ единой міровой матеріи.

Но можеть быть еще непоследовательное применение матеріалистическаго монизма къ соціальному процессу, таковы всв попытки найти единую, изначальную соціальную матерію внутри соціальнаго процесса. Такой соціальной матеріей признается экономика, производительныя силы. Именно въ этой форм'в проявляется монизмъ у большей части экономическихъ матеріалистовъ. Но перенесеніе монизма въ спеціальную науку, въ частную сферу эмпирических в явленій - это очевидный гносеологическій абсурдь, это ни то, ни се, ни наука, ни философія. Наука не доходить до единаго и изначальнаго въ той группъ явленій, съ которой она имветь дело, она не задается конечными вопросами и не даеть того пониманія и объясненія, которое межеть дать только философія, философія же идеть гораздо дальше и ищеть единаго и изначального не въ такой частной области, какъ общественность, а въ сущности міра, раскрывающейся во всей дійствительности вообще и въ соціальномъ процессь въ частности.

Само понятіе матеріи соціальной жизни (экономики, производительныхъ силъ) устанавливается соціологіей путемъ изоляціи, выдѣленія извѣстнаго ряда изъ совокупности соціальныхъ явленій, это дѣтище «плюралистическаго» метода 1) въ соціологіи, а не

Такого спеціальнаго метода, конечно, не существуєть и я употребляю это условное выраженіе, чтобы оттънить несостоятельность "монистическаго метода".

«монистическаго». Все, что есть цівнаго въ историческомъ матеріализмі, носить на себі печать научнаго плюрализма и съ монизмомъ ничего общаго не имфетъ. Это цфиное заключается въ томъ, что методологически выдъляется матеріальная сторона общественной жизни, устанавливаются необходимыя соотношенія въ этой сферѣ (законы экономическіе) и соотношенія между этой стороной и другими сторонами общественности, развитіемъ человіческой культуры (законы соціологическіе). Монизма нъть ни въ исходномъ, ни въ заключительномъ пунктъ соціологическаго изследованія, такъ какъ соціологическое изследованіе береть выдъленную изъ всей природы общественность во всемъ ея многообразіи, путемъ методологической изоляціи устанавливаеть различные ряды въ общественномъ процесст и открываеть въ нихъ и между ними необходимыя абстрактныя соотношенія, т.-е. соціологическіе законы. Ніжоторые еще понимаютъ подъ монизмомъ примънение принципа причинности ко всвиъ явленіямъ, т.-е. послъдовательное проведеніе научнаго детерминизма, но это злоупотребление терминомъ, такъ какъ монизмъ есть онтологическое ученіе. Что принципъ причинности обязателенъ при научномъ изследованіи всехть явленій міра, это истина, которую въ настоящее время не станетъ отрицать ни одинъ сторонникъ философскаго дуализма. Извъстно также, что для психодогіи такіе детерминисты, какъ, напр., Вундтъ, устанавливаютъ принципъ внутренней исихической причинности, отличной отъ вившней физической. Къ соціальнымъ явленіямъ физическая причинность тоже оказывается неприменимой, такъ что детерминизмъ отнюдь не ведеть еще къ монизму.

Монизмъ отвъчаетъ метафизической жаждъ человъческаго духа, которая и удовлетворена можетъ бытъ только на почвъ метафизики. Монистическая тенденція нашего познанія по отношенію къ историческому процессу удовлетворяется только философіей исторіей, которая есть часть метафизики, а не научной соціологіи. И тутъ громко заявляетъ свои права идеализмъ. Если Марксъ много далъ соціологіи, то для философіи исторіи гораздо больше можетъ дать Гегель. Только на почвъ метафизическаго идеализма можно преодольть эмпирическое многообразіе, можно понять его какъ видимое проявленіе единой духовной реальности 1). Но со-

<sup>1)</sup> Даже въ метафизикъ чистый монязмъ недостаточенъ и неудовлетворителенъ, такъ какъ не ръшаетъ проблемы "индивидуальнаго". Будущее скоръе принадлежитъ метафизическому моно-плюрализму.

ціологія должна быть позитивна и реалистична, какъ и всякая наука, и потому историческій матеріализмъ долженъ отбросить свои монистическія претензіи, только тогда изъ этого ученія можно извлечь цінныя данныя для соціологической науки.

# IV.

Теперь перехожу къ критикъ другой не менъе важной основы историческаго матеріализма. Сторонники историческаго матеріализма считають свое ученіе не только самой совершенной формой монизма, но также и самой совершенной формой эволюціонизма. Воть противъ этого соціологическаго эволюціонизма, доводящаго до крайности всв ошибки количественной, механической теоріи развитія, я и думаю направить свою критику. Количественный, механическій эволюціонизмъ такъ же несостоятеленъ и такъ же ненаученъ, какъ и монизмъ, ему должна быть противопоставлена другая, новая теорія развитія. Эволюціонная теорія второй половины XIX века, столь для него характерная, предметь гордости позитивно настроенныхъ умовъ, покоится на совершенно дожныхъ философскихъ основаніяхъ, и пора наконецъ признать, что мы не имвемъ еще удовлетворительной теоріи развитія, что у насъ есть только отдельные кусочки, сами по себе ценные, но объединенные дожной гипотетической теоріей. А между тімь факть развитія есть самый крупный, самый великій факть и человіческой жизни, и жизни всего міра. Въ настоящее время не можеть быть споровъ между сторонниками и противниками теоріи развитія, не быть эволюціонистомъ невозможно, защищать эволюціонизмъ вообще противъ анти-эволюціониста есть анахронизмъ. Споръ можеть быть только о томъ или другомъ пониманіи эволюцін, такъ какъ могутъ быть разныя теоріи развитія.

Шаблонный эволюціонизмъ, принимаемый на вѣру всѣми экономическими матеріалистами въ качествѣ непререкаемаго догмата, хочетъ монополозировать отрицаніе чудесъ, но въ сущности онъ допускаетъ «чудо», какъ свое основное предположеніе. Вѣра въ переходъ простого количества въ сложное качество,—эта основная вѣра количественнаго механическаго и по существу матеріалистическаго эволюціонизма, есть вѣра въ чудо изъ чудесъ, въ чудо рожденія качественнаго духа изъ безкачественной матеріи, жизни изъ безжизненнаго, общественности изъ природы, въ которой нѣтъ ея задатковъ, познанія и нравственности изъ чего-то абсолютно отъ нихъ отличнаго, не заключающаго въ себѣ даже намека на нознаніе и нравственность. Тайну рожденія всѣхъ качествъ въ мірѣ не дано разгадать эволюціонизму, оперирующему лишь съ простыми количествами. Та лабораторія эволюціонизма, въ которой приготовляются всѣ высшія качества, всѣ сложнѣйшія проявленія духа изъ простыхъ количественныхъ комбинацій есть лабораторія алхимическая и позитивные алхимики творять въ ней чудеса.

Говорять очень много о развитіи, о приспособленіи и т. п., но при этомъ забывають объ одной маленькой бездёлице, забывають о томъ, кто развивается и приспособляется, о субъектъ эволюція. И решили, что субъекть развитія есть тоже продукть развитія. Такъ, напр., приспособленіе признается не только факторомъ развитія жизни, для Спенсера и другихъ біологовъ-эволюціонистовъ сама жизнь, та жизнь которая развивается, есть не что иное, какъ приспособление внутреннихъ отношений къ внёшнимъ, она продуктъ развитія. Но всякое «приспособленіе» съ логическою неизбѣжностью предполагаеть то, что приспособляется, въ данномъ случав-жизнь, какъ субъекть развитія, и то, къ чему происходить приспособленіе, въ данномъ случай качественно отличную отъ жизни природу. Но у эволюціонистовъ понятіе «приспособленія» поглощаеть всв остальные моменты, особенно моменть внутренній, и потому развитіе оказывается висящимъ въ воздухв, оно не имфетъ субстрата. Для того чтобы поставить теорію развитія на правильный и единственный возможный путь, нужно прежде всего признать следующее основное для всякой эволюціи положеніе: во всякомъ развитіи предполагается то, что развивается, субъектъ развитія, какъ начто изначальное и внутреннее, теорія можеть показать, какъ развиваются въ мірѣ всѣ его качественныя проявленія, но она не можеть разсматривать внутреннія качества, какъ механическій продукть развитія; такъ напр. теорія развитія открываетъ факторы развитія жизни, но сама жизнь въ ея качественной своеобразности предполагается, какъ нѣчто изначальное, неразложимое и невыводимое изъ отсутствія жизни, изъ физикохимическихъ процессовъ неорганической природы; она открываеть факторы развитія общественной жизни людей, но сама общественность, т.-е. извъстнаго качества взаимодъйствіе людей, опирающееся на свойства человического духа, предполагается и не выводится изъ ея отсутствія, изъ неорганической и органической природы и т. д. Словомъ количественному міровоззрівнію мы ріши-

тельно противопоставляемъ качественное міровозэрвніе, вврв въ эволюціонныя чудеса, въ алхимію, посредствомъ которой изъ элементарныхъ количественныхъ комбинацій матеріи и единой энергіи происходить все на свъть, всь высшія и сложныя качества человвческой культуры, мы противополагаемъ точку зрвнія, по которой качества, раскрывающіяся лишь въ высшихъ ступеняхъ человъческой культуры, изначально заложены въ духовной, внутренней природ'в міра и невыводимы изъ количествъ. Это ті субъекты или субстраты развитія, которые раскрываются и разворачиваются взаимодействующими рядами. Но только основныя качества человвческаго духа изначальны и устойчивы, вокругь нихъ образуются текучія психологическія наслоенія, всё соціальныя формы, все содержание культуры изм'внчиво и является лишь способомъ обнаруженія первичныхъ качествъ. Развитіе и есть именно раскрытіе, разворачиваніе, въ немъ что-то изначальное и внутреннее становится вившнимъ, получаеть свое наибольшее выражение. И мы должны признать, что то, что получаеть свое наиболье богатое выражение и обнаружение въ духовной культуръ человъчества, его наивысшее познаніе, наивысшая правственность, наивысшая религія и искусство, все это заложено въ міровой жизни, какъ съмя, какъ качественно неразложимый субстрать развитія 1).

Такимъ образомъ возникаетъ очень интересная и важная философская проблема, которая требуеть того или иного метафичеческаго разрешенія. Но ни одна наука со своими спеціальными задачами не доходить до решенія этой философской проблемы, она должна сознать свои границы, которыя эволюціонисты слишкомъ часто переступають. Въ задачу біологіи такъ же мало входить вопросъ о сущности жизни, о ея изначальномъ рожденіи отъ чеголибо, какъ въ задачу физики и химіи не входить вопросъ о происхожденіи матеріи и энергіи и о природ'є міра. Въ задачу соціологіи, которая насъ сейчасъ особенно интересуетъ, не входитъ вопросъ о конечномъ происхождении общества и его отношении къ міровому цівлому. Объединить различные ряды явленій, изслівдуемые соціальными науками, и понять ихъ, какъ единое цівлое, это задача метафизики, а не науки. Соціологія также предполагаетъ психическое взмоимодъйствіе людей, направленное на совмъстное поддержание жизни и развитие культуры, какъ и всв изна-

<sup>1)</sup> Эта теорія развитія предполагаєть метафизическій илюрализмъ (спиритуалистическую монодологію) и восходить къ Платоновскому ученію объ идеяхъ.

чальныя качества челов'вческаго духа, познающій умъ съ его апріорными формами и его стремленіемъ къ истинь, нравственную водю съ ея стремленіемъ къ добру и правда, чувство съ его потребностью въ красотъ, религіозное сознаніе, объединяющее всъ душевныя функціи въ одномъ стремленіи къ Божеству, и т. д. При поверхностномъ эмпирическомъ взгляде бросается, напр., въ глаза, что сначала было невѣжество, а потомъ наступило просвѣщеніе, что этому способствоваль рядь соціальных факторовь. Но просвещение сделалось возможно только потому, что для этого были внутренніе задатки въ челов'яческомъ духів, была потребность въ знаніи и світь, оно не могло развиваться изъ невіжества внішнимъ механическимъ путемъ. Соціологія не им'веть никакого права считать продуктомъ соціальнаго развитія высшія функціи человіческой души и соответствующія имъ высшія блага духовной культуры, это вив ея компетенціи. Количественный эволюціонизмъ въ соціологін такъ же недопустимъ и нелінь, какъ и во всіхъ сферахъ знанія, это переживаніе метафизическаго матеріализма.

Что такое матеріалистическій эволюціонизмъ въ соціологіи? Это понытка вывести всв качества человъческого общества и человъческой культуры, такія ея цінныя блага, какъ познаніе и нравственность, религію и право и т. д., изъ безкачественной соціальной матерін-экономики. Все оказывается продуктомъ соціальнаго развитія, и нъть никакого субъекта развитія, кромъ того или другого количества соціальной матеріи. Понятіе причинности прим'вняется къ отношенію между экономикой и другими сторонами соціальнаго развитія въ самомъ произвольномъ смыслі этого слова. Механическое понимание причинности совершенно непримѣнимо къ соціологіи, это уже достаточно часто выяснялось. Всв качественно самостоятельные ряды міровой и соціальной жизни можно было бы свести къ единству только въ метафизическомъ понятіи міровой субстанціи, которое для науки не имъетъ значенія. Матеріалистическій монизмъ и эволюціонизмъ въ соціологіи оказывается недостаточно позитивенъ и эмпириченъ. Присмотримся внимательнее, какіе выводы можно сділать по отношенію къ историческому матеріализму и къ его центральной идев-экономическому объясненію идеологін-изъ нашего пониманія эволюціи вообще.

V

Соединеніе матеріалистическаго монизма съ матеріалистическимъ эволюціонизмомъ проводить въ соціологіи къ тому положе-

нію, что единственною реальностью и конечнымъ источникомъ всей соціальной жизни людей, всей челов'вческой культуры является соціальная матерія-экономика, матеріальныя производительныя силы. Цвёть человеческой жизни, вся идеологія, всё духовныя цвиности культуры-это только отражение экономики, «надстройка» надъ матеріальнымъ «базисомъ». Идеальное развитіе человъчества объясняется изъ матеріальнаго, изъ него выводится. Имманентное развитіе матеріальныхъ производительныхъ силь создаеть все многообразіе общественной жизни и культуры, т.-е., по строгому смыслу матеріалистическаго пониманія исторіи, накопленіе и комбинирование количества соціальной матерін-экономики- изъ себя творить разнообразныя идеальныя качества, наростающія въ развитіи человічества. Возьмемъ для приміра такое идеальное качество, какъ нравственность. Общественная наука констатируетъ факть развитія нравственности въ историческомъ процессв. Каково должно быть правильное отношение соціологіи къ этому факту? Прежде всего соціологія должна брать нравственность, какъ апріорную предпосылку, какъ изначальное качество, невыводимое ни изъ какого другого качества, въ ряде нравственнаго развитія она не можетъ допустить перерыва, до котораго не было бы нравственности, какъ особеннаго качества человъческаго духа, она должна мыслить этотъ рядъ до безконечности, теряющимся въ недрахъ міровой жизни. Этотъ рядъ нравственнаго развитія исходить изъ идеальной стороны человъческой природы, которая изначальна и невыводима ни изъ чего вившняго и чуждаго ей, въ этомъ ряду развитие всякаго нравственнаго качества, порождается нравственнымъ же качествомъ, есть результатъ его наростанія изнутри. Для метафизики причинность есть внутренняя творческая работа духа, но соціологическая наука призвана открыть только ту фукціональнуы зависимость, которая существуеть между развитіемъ нравственности и развитіемъ всего общества.

Общественное развитіе создаетъ почву для внѣшнихъ проивленій внутренняго нравственнаго начала, это внѣшнее проявленіе правственности въ общественной жизни людей часто называютъ «нравами», которыя непосредственно входятъ въ объектъ соціологической науки. Тутъ соціологія констатируетъ связь между уровнемъ нравственнаго развитія и уровнемъ общественнаго развитія вообще, она разсматриваетъ общественное развитіе, какъ условіе, при которомъ только и можетъ развиваться въ жизни человѣчества нравственное начало и кристаллизоваться въ правахъ

8

Такимъ образомъ соціологія можеть установить цёлый рядъ необходимыхъ соотношеній и приблизиться къ выработкъ соціологическихъ законовъ.

Словомъ, имманентное нравственное развитіе, исходящее изъ идеальной природы человъка, подвергается соціальному тренію, соціальная матерія оказывается благопріятнымъ или неблагопріятнымъ условіемъ для раскрытія нравственнаго момента въ жизни челочества, для его воплощенія въ высшей человіческой культурі. Что касается вопроса о конечномъ источникъ нравственности и ея сущности, то это уже не дело соціологіи, это вопросъ философской этики. Но историческій матеріализмъ поступаеть совершенно иначе, онъ переносить плохую матеріалистическую метафизику въ науку и переступающей свои границы наукой замёняеть метафизику. Последовательный экономическій матеріализмъ отрицаетъ качественную самостоятельность нравственности, онъ стремится вывести ее изъ чего-то внѣшняго, изъ соціальной матеріи, которая чудеснымъ образомъ порождаетъ всв качества: ей только стоитъ увеличить свое количество, комбинировать его такъ или иначе, и получается и право, и нравственность, и познаніе, и религія, и художественное творчество, и все что угодно.

Впрочемъ, такъ будетъ разсуждать только последовательный экономическій матеріалисть, для котораго эта теорія является цёльнымъ философскимъ міросозерцаніемъ, менёе последовательный, придающій теоріи болье ограниченное историческое значеніе, какъ напр., Кауцкій, согласится признать основныя свойства человъческой природы, какъ продпосылки, съ которыми приходится считаться матеріалистическому пониманію исторіи. То, что мы сказали о нравственности, можно применить къ любой другой сторонъ «идеологіи». По центральному для историческаго матеріализма вопросу объ отношеніи между экономикой и идеологіей, между матеріальной и духовной культурой мы должны установить слівдующія основныя положенія. Соціальная матерія (экономика, производительныя силы) не дана въ объектъ соціологической науки, какъ единый субстрать соціальнаго процесса, она методологически выделяется изъ всего многообразія общественной жизни, что является очень плодотворнымъ для соціологіи пріемовъ. Вся идеологія, вся духовная культура исходить изъ идеальныхъ сторонъ человъческаго духа, который и является истиннымъ субъектомъ историческаго развитія; всв стороны идеологіи предполагають неразложимыя качества человъческой души и въ нихъ коренятся.

Между соціальной матеріей, экономикой и духовной культурой, идеологіей, существуєть функціональная зависимость, постоянное соотношеніе, которое можеть быть формулировано такъ: матеріадьное соціальное развитіе создаеть почву, условіе для идеальнаго развитія человіческой культуры, есть необходимое соотвітствіе между ступенями экономическаго и идеологическаго развитія, но отнюдь не порождение идеологическаго ряда экономическимъ ряпомъ. Совивстная борьба людей за поддержание жизни создаетъ матеріальную культуру, тотъ рядъ соціально-экономическихъ явленій, безъ котораго невозможенъ духовный рость человічества. Но соціологическая наука должна разсматривать экономическое развитіе, какъ самостоятельный рядь, невыводимый изъ идеологическаго развитія; этотъ рядъ имбетъ свои собственные критеріи въ экономической целесообразности и производительности. Нужно признать большой заслугой исторического матеріализма, что онъ указалъ на огромное самостоятельное значение матеріальнаго эконоинческаго развитія и пересталь искать причинь этого развитія въ вдеальныхъ порывахъ человъческой личности, которая не можетъ создать соціальной матеріи и соціологически зависить отъ матеріальныхъ производительныхъ силъ. Свободный человіческій духъ творить все высшія и высшія формы культуры, творить право и вравственность, науку и философію, искусство и религію, во въ своемъ творчествъ онъ опирается на матеріальное общественное развитіе, накопленіе соціальной матеріи, которая является такимъ же необходимымъ орудіемъ для совершенствованія человъчества. какъ вообще вившняя природа для духа.

Изъ всего вышесказаннаго мы вправѣ сдѣлать заключеніе, что историческій матеріализмъ можетъ имѣть значеніе въ качествѣ ограниченной исторической теоріи, онъ можетъ пролить свѣть на конкретную исторію человѣчества, затѣмъ изъ него можно извлечь рядъ цѣнныхъ положеній для соціологіи будущаго, но какъ философія исторіи, какъ система философскаго матеріализма, доводящая до крайности всѣ грѣхи количественнаго зволюціонизма и неизбѣжно переходящая въ отрицаніе качественной самостоятельности и истинной реальности всѣхъ духовныхъ благъ человѣческой жизни, онъ долженъ быть радикально отвергнутъ. Нельзя искать матеріальной подкладки, матеріальнаго субстрата для идеальнаго развитія, для всѣхъ идеальныхъ построеній, потому что «идеальное» эмпирически столь же реально, какъ и «матеріальное», а сведеніе ихъ къ единому субстрату есть уже метафизическая

теорія, которая непремѣню идеалистична и считаєть субстанцієй духъ, а матерію лишь видимостью. Философія исторіи считаєтся съ относительной правдой историческаго матеріализма, но дѣлаєть отсюда выводы прямо противоположные всякому матеріализму. Философія исторіи, возможная лишь на почвѣ метафизическаго идеализма, должна построить теорію прогресса, такъ какъ вопросъ о прогрессѣ выходить изъ сферы соціологической науки, и понять «экономику», какъ матеріальное средство для идеальныхъ цълей человѣческой жизни. Смысла историческаго процесса можно искать только въ идеологіи, сколько бы мы ни говорили о значеніи экономики и матеріальнаго развитія; съ философской точки зрѣнія, конечнымъ субстратомъ историческаго процесса, первоисточникомъ всѣхъ цѣнностей, наростающихъ съ прогрессомъ, является живой духъ, онъ субъектъ, творецъ и цѣль историческаго прогресса.

Я решительно отвергаю всякій монизмъ и ходячій механическій эволюціонизмъ въ приміненіи къ соціологіи, но въ философін исторіи, въ метафизическомъ пониманіи историческаго процесса являюсь сторонникомъ спиритуалистическаго монизма и идеалистической теоріи развитія. Вл. Соловьевъ гораздо больше даеть для философіи исторіи и метафизической теоріи прогресса, чемъ все экономические матеріалисты вместе взятые 1). Возможно только идеалистическое понимание исторіи, только оно удовлетворяеть монистической тенденціи нашего познанія и нашей потребности въ теоріи прогресса, котерая осмыслила бы нашу жизнь и нашу борьбу за лучшее будущее. Рядъ почти банальныхъ истинъ историческаго матеріализма, въ основаніи которыхъ лежить подмівченный фактъ грубаго жизненнаго матеріализма человъческой массы, пропитанной мелкими повседневными интересами, нельзя отрицать, ихъ нужно освътить философской работой разума. И тогда относительная истинность маркситского истолкованія конкретной исторіи и марксистской соціологіи можеть ужиться съ абсолютною истинностью идеалистической философіи исторіи, идеалистической этики и метафизики. Необходимъ синтезъ реалистической соціологіи Маркса и идеалистической философіи исторіи Фихте и Гегеля. Такимъ образомъ решится поставленная, но не решенная Кантомъ проблема отношенія между идеальными нормами, присущими человвческому духу, и объективнымъ теченіемъ историческаго про-

<sup>1)</sup> См. "Философскія начала цёльнаго знанія". Это мало извъстный и мало оцъненный, но глубокій и оригинальный трудъ нашего замъчательнъйшаго философа.

песса, въ которомъ соціальная матерія является такой давящей количественной силой. Послѣ Маркса мы уже не можемъ быть экономическими реакціонерами и утопистами, мы прошли хорошую школу соціологическаго реализма и впитали въ себя нѣкоторыя неумирающія по своему значенію истины. Мы преклоняемся также въ трудѣ Маркса, безпощаднаго матеріалиста и реалиста, передъ его идеалистической жаждой справедливости на землѣ, этимъ отблескомъ вѣчной правды. Поэтому, несмотря на нашу рѣшительную критику и рѣзкое отрицаніе нѣкоторыхъ положеній марксизма, мы отдаемъ дань уваженія и удивленія одному изъ величайшихъ людей всѣхъ временъ. А теперь переходимъ къ соціологической теоріи борьбы группъ и классовъ, этому важнѣйшему выводу матеріалистическаго монизма и эволюціонизма въ соціологіи.

## VI.

Марксистская теорія классовой борьбы имфеть огромное историческое значеніе. Это, прежде всего, историческая теорія, понятіе жласса она заимствуеть изъ конкретной исторической энохи, энохи капиталистической, она является отражениемъ самаго заметнаго и крупнаго факта въ соціальной жизни XIX века, факта резкихъ классовыхъ антагонизмовъ и классовой борьбы, котораго не замвчають только ослапленные предразсудками и предвзятыми идеями. Но въ томъ видь, въ какомъ теорія классовой борьбы проповъдуется марксизмомъ, она еще не можетъ претендовать на соціологическое значеніє; чтобы получить соціологическую теорію. нужно придти къ положеніямъ, имфющимъ абстрактное, независимое отъ конкретнаго историческаго времени и пространства значеніе: на маркситской теоріи слишкомъ сильна печать современной эпохи съ ея живой борьбой, въ этомъ ея сила съ одной стороны, но съ другой-въ этомъ ея соціологическая слабость. Но историческую теорію борьбы классовъ можно превратить въ соціологическую теорію борьбы группъ.

Историческій матеріализмъ впервые ясно отмѣтиль ту важную для общественной науки истину, что люди борются за жизнь съ природой и другъ съ другомъ не въ одиночку, а путемъ соединенія и группировки, что въ соціальномъ процессѣ мы всегда находимъ не борьбу людей, а борьбу группъ. Онъ же установилъ, что соціальная группировка происходить на основаніи того или

иного перераспредвленія соціальной матеріи, состоянія произволительных в силь. Это методологическое выделение сопіологическаго понятія группы въ высшей стопени важно для соціологической начки и ему нужно придать абстрактный сопіологическій смысль. Тогда подъ групной мы будемъ понимать не только «классъ» въ томъ смыслъ, въ какомъ это слово примънимо къ обществу XIX въка, - классовъ не было на первыхъ стадіяхъ общественнаго развитія и, по справедливому вірованію марксизма, не будеть на его высшихъ стадіяхъ, группа есть основная, элементарная соціологическая единица. Когда мы мыслимъ общественность, мы уже мыслимъ не отдёльнаго, изолированнаго человека, котораго для соціологіи не существуеть, а особаго рода взаимод'яйствіе людей, соціальную группировку людей, мы беремъ соціальнаго группового человъка и изслъдуемъ отношение личности къ группъ и отношеніе группъ между собою. Понятіе соціальной группы, т.-е. вившняго взаимодвиствія людей, прикрвиленнаго къ матеріальной основъ соціальной жизни, есть основное соціальное понятіе. Соціологія смотрить на весь соціальный процессь, какъ на взаимодъйствіе и перекрещиваніе различныхъ соціальныхъ группъ.

Для философіи исторіи, для философской этики существуєть, прежде всего, человіческая личность, какъ духъ, который творитъ высшія блага человіческой культуры, какъ ціль исторіи, но соціологія, принимая идеальныя основы человіческой природы въ качествъ неразложимыхъ предпосылокъ, не дълаетъ ихъ объектомъ своего изследованія; ее интересуеть не внутренняя природа человъческаго духа, не идеальныя цънности, а вижшийя отношенія людей, которыя и называются соціальными въ собственномъ смысл'я этого слова. Она не задается нелѣпою цѣлью вывести всю духовную культуру изъ матеріальнаго базиса, но она ставить себ'в бол'ве спеціальную задачу: выделить вившнія отношенія людей и установить необходимое соотношение между внёшней соціальной группировкой и соціальной матеріей, и открываеть ту соціологическую истину, что внишнее распредвление и взаимодийствие общественныхъ группъ возникаетъ на почвъ матеріальнаго экономическаго развитія. Общественное разділеніе труда есть самый общій соціологическій фактъ, порождающій все разнообразіе общественныхъ положеній, но онъ же ведеть къ развитію личности путемъ сближенія группъ. Въ томъ ходячемъ положеніи марксизма, что «экономическій факторъ» является главнымъ и опредаляющимъ въ развитіи соціальныхъ отношеній, есть значительная доля истины.

но нужно это понимать критически. Экономическій факторъ не можеть играть никакой созидательной роли въ идеальномъ развитіи человъчества, онъ не создаетъ никакихъ идеаловъ, никакихъ духовных в ценностей, но играеть основную роль во внешней, соціальной группировкі людей, въ развитіи «общественности», которая всегда является лишь необходимымъ условіемъ, необходымымъ орудіемъ для развитія «духовности», для внутренняго идеальнаго развитія человічества. Такимъ образомъ, мы еще разъ уб'яждаемся, что ученіе о госполств' в «экономическаго фактора» можеть им'ть первостепенное значеніе для исторіи, очень важное для соціологіи и не имъетъ никакого значенія для философіи исторіи. Еще разъ подчеркиваю, что сопіологія имбеть дело не съ внутреннимъ, а только съ вижшиимъ человъкомъ, съ человъкомъ, поскольку онъ вступаеть во вившнія соціальныя взаимодійствія съ другими людьми. Соціологія безсильна вывести внутренняго челов'єка съ его идеальнымъ содержаніемъ изъ человіка внішняго съ его взаимодействіемъ съ соціальными группами, подобная попытка есть основная ложь марксистскаго философскаго міропониманія. Но соціологія должна установить соотношенія между вившнимъ соціальнымъ человъкомъ и соціальной группой, брать соціальнаго человъка въ его многообразныхъ взаимодъйствіяхъ съ разнородными соціальными группами п открывать тѣ или иныя групповыя вліянія на развитіе личности (въ чисто соціологическомъ смыслѣ). На этой почвъ мы приходимъ къ очень важнымъ выводамъ.

Личность, индивидуальность, съ соціологической точки зрѣнія, есть результать перекрещиванія различныхъ соціальныхъ группъ, въ ней соединяются разнообразныя соціальныя вліянія, и степень ея развитія и богатство ея содержанія прямо пропорціональны степени соціальной дифференціаціи 1). Обыкновенно это формулирують такъ, что личность есть продуктъ «соціальной среды». Но это нужно понимать въ ограниченномъ, спеціально соціологическомъ смыслѣ. Соціологія не властна утверждать, что внутреннія идеальныя качества личности создаются внѣшней соціальной средой, этимъ вопросомъ она и не задается, она беретъ только внѣшнія общественныя наслоенія, наростающія на внутренней природѣ человѣческаго духа и образующія внѣшняго общественнаго человѣка. Соціологія имѣеть дѣло только съ внѣшнимъ групповымъ человѣ-

<sup>4)</sup> Образцомъ такого чисто соціологическаго изслѣдованія можетъ служить работа Зиммеля о "соціальной дифференціаціи", хотя у него слишкомъ сильна струя философскаго скептицизма.

комъ, на которомъ лежить печать внѣшнихъ наслоеній соціальнаго процесса. Только философія исторіи, этика и метафизика открывають за этимъ групповымъ человѣкомъ общечеловъка. Можно сказать, что соціологія имѣеть дѣло не съ человѣкомъ, а только съ его оболочкой. И потому соціологія не должна, какъ это нытается дѣлать историческій матеріализмъ, смотрѣть на соціальный процессъ, какъ на лабораторію, въ которой приготовляется человъкъ, человѣка не можетъ создать внѣшняя, матеріальная соціальная среда, какъ бы ни было велико ея вліяніс; человѣкъ есть духъ, онъ образъ и подобіе Божества и онъ предполагается соціологіей, какъ данное. Соціологія пытается только открыть, какъ изъ-подъ внѣшней соціальной оболочки показывается человѣкъ, какъ въ борьбѣ группъ подымаетъ голову общечеловѣкъ.

Подъ вліяніемъ изв'ястнаго историческаго момента и боевыхъ жизненных в соображеній марксизмъ преувеличиль групповый антагонизмъ, противоположность классовъ, онъ вырылъ между группами непроходимую пропасть. Совокупность всёхъ общественныхъ группъ въ своемъ взаимодействии образуетъ данное общество, которое имътъ свои общекультурные надгрупповые интересы. Общественное развитіе знаменуеть собою сближеніе между общественными группами, ослабленіе пропасти, усиленіе общественной цілесообразности. Паденіе рабства сділалось возможно только тогда, когда уменшилась та пропасть между группой рабовъ и группой господъ, которая препятствовала рабу сознать себя тоже человъкомъ. Настоящая борьба между рабочими и капиталистами возможна только тогда, когда стушевывается непроходимая пропасть между групповымъ человъкомъ изъ рабочихъ и групповымъ человъкомъ изъ буржуазіи, когда рабочій им'ветъ возможность совнать, что у него такія же права, какъ у капиталиста. Мы можемъ установить следующее парадоксальное по форме положение: сама классовая борьба, ростъ ея силы и сознательности возможны только благодаря ослабленію классовыхъ антагонизмовъ, благодаря сближенію между различными общественными группами. Личность рабочаго развивается только постольку, поскольку группа, къ которой онъ принадлежить, перекрещивается съ другими группами, сближается съ ними, поскольку ослабляется его групповая ограниченность и онъ получаетъ впечатлѣнія не только отъ своей узкой группы, а отъ всей совокупности общественныхъ отношеній, отъ самыхъ разнообразныхъ проявленій культуры. То же можно сказать про личность групповаго человъка третьяго сословія, она развивалась

въ прошломъ, поскольку стиралось ея ръзкое отличіе отъ аристократіи, а въ настоящее время она еще можеть развиться только постольку, поскольку будеть стираться ея отличіе отъ представителей рабочаго класса. Личность не можеть развиваться, пока ея единственнымъ и опредъляющимъ жизненнымъ впечатлъніемъ является отношение ея экономической группы къ другой экономической группъ, съ которой она непосредственно связана. Только широкій кругь общественной и культурной жизни можеть дать матеріаль для развитія личности. Если рабочій будеть знать только фабрику и капиталистовъ, съ которыми онъ ведетъ повседневную борьбу, онъ еще не можеть быть развитымъ человъкомъ, залогъ его развитія въ томъ, чтобы онъ вращался въ какъ можно болве разнообразныхъ общественныхъ кругахъ, ему необходимы впечатленія отъ разнообразныхъ культурныхъ начинаніяхъ, нужны союзы, преследующие чисто идеалистическія цели. Личность соціологически питается не непосредственно соціальной матеріей, а общественными отношеніями людей, перекрещиваніемъ и взаимодъйствіемъ всёхъ общественныхъ группъ и различныхъ культурныхъ слоевъ, хотя личность прикреплена къ своей соціальной группъ, какъ къ основному впечатлению жизни, и на ней, прежде всего, лежить печать групповой ограничности, какъ первоначальное обще-Ственное наслоеніе. Постоянное сближеніе и перещиваніе различныхъ Общественных группъ въ направленіи преобладанія группъ демокрагическихъ ослабляетъ групповую ограниченность и ведеть къ постепенному выдёленію общечеловёка изъ-подъ толстыхъ пластовъ, покрывавшихъ его идеальную природу. Въ этомъ залогъ развитія личности и демократизаціи общества.

Теперь перехожу къ самой важной части статьи, къ критикѣ «классовой идеологіи» и марксистской классовой точки зрѣнія вообще, такъ какъ я отвергаю классовую точку зрѣнія даже въ примѣненіи къ политическимъ идеологіямъ, я вижу въ ней огромное препятствіе не только для рѣшенія теоретическихъ вопросовъ соціологіи и философіи, но и вопросовъ практическихъ.

# VII.

Идея классовой идеологіи, классовой точки зрѣнія на жизнь съ ея борьбой, на историческій процессь и даже на весь міръ— это пунктъ, въ которомъ марксизмъ перестаетъ быть наукой или философіей и становится религіей. То негодованіе и раздраженіе,

которое вызываеть у экономических матеріалистовь всякая попытка отнестись критически къ классовой точкв зрвнія, доказываеть, что туть мы имвемь двло со святыней, вызывающей религіозное къ себв отношеніе. Я это не въ насмвшку говорю, для
меня это яркій показатель того, что религіозная потребность неискоренима изъ человвческой души, и что, если она не удовлетворяется нормально религіей, то—удовлетворяется чвмъ-нибудь инымъ,
принимающимъ религіозную форму, тогда наука и соціальная
борьба становятся религіей. Но религія классовая есть переходное
состояніе и суррогать, она должна перейти въ истинную общечеловвческую религію.

Историческій матеріализмъ детализируеть то общее положеніе, что всякая идеологія вытекаеть изъ экономики, является лишь ея отраженіемъ, онъ считаеть понятіе соціальнаго класса соединительнымъ звеномъ между моментомъ экономическимъ и идеологическимъ. Получается следующая цень разсужденій: матеріальныя производительныя силы создають определенную классовую структуру общества, соціально-экономическое положеніе кажлаго класса создаеть определенную исихологію у его представителей, посредствомъ этой специфически классовой психологіи экономическая действительность отражается въ идеологіи, внутренній духовный человъкъ выводится изъ внъшняго экономическаго челодовѣка, изъ соціальной матеріи, какъ первоисточника. Это основное для марксизма понятіе классовой психологіи заключаеть въ себъ несомнънную долю истины, это прежде всего не теорія даже, а констатирование факта. Во всякомъ обществъ, представляющемъ собою взаимодъйствіе соціальныхъ группъ, а въ особенности въ сложномъ классовомъ обществъ XIX-го въка, насъ поражаетъ фактъ групповой ограниченности типическихъ представителей твхъ или другихъ группъ. Что представители буржазіи, какъ класса, въ подавляющемъ большинствъ случаевъ закоренълые буржуа съ крайне ограниченнымъ групповымъ кругозоромъ, что иную групповую ограниченность мы встричаемъ у мелкой буржуазіи и опять иную у дворянства, все это истины, которыя нужно признать почти банальными. На человъческой природъ пластами лежатъ соціальныя наслоенія и можеть быть самыми могущественными являются тв, которыя коренятся въ групповомъ расчленении всякаго общества. Каждый историческій человікь представляеть изъ себя смъсь идеальной общечеловъческой природы съ ея потенціальною возможностью творить правду и групповой общественной психологіи

съ ея неизбѣжною ограниченностью, съ узостью соціальныхъ горизонтовъ. Человѣческій духъ по своей природѣ рвется къ свободѣ и свѣту изъ узкихъ рамокъ всякой групповой и вообще эмпирической ограниченности, но на пути встрѣчаетъ накопившіяси вѣками групповыя традиціи, предвзятыя соціальныя мысли, чувства и стремленія 1). Каково же отношеніе этой групповой ограниченности, этой «классовой психологіи» къ идеологіи, къ идеологическому развитію человѣчества, къ творчеству болѣе совершенныхъ формъ культуры?

Туть очевидно не можеть быть причиннаго отношенія. Классовая ограниченность буржуазіи можеть искажать науку, но не можеть ее создавать, она можеть искажать идеалы соціальной справедливости, но опять-таки не создавать ихъ. Классовыя особенности представителей труда могуть, заключать въ себъ меньшую степень групповой ограниченности по отношению въ ивкоторымъ истинамъ соціальной науки и идеалу соціальной справедливости, ихъ групповая соціальная обстановка можеть быть болже благопріятна для истины и правды, чёмъ таковая у буржуазіи, но и туть никакія групповыя особенности не могуть создавать ни научныхъ истинъ, ни соціальныхъ идеаловъ. Историческій матеріализмъ съ поразительною некритичностью смѣшиваеть причину съ условіемъ. Такое отрицательное условіе, какъ групповая ограниченность, которая только можеть быть болье или менье благопріятна, не можетъ создать такого положительнаго, какъ истина въ нашемъ познаніи и справедливость въ нашихъ идеалахъ. Очевидно самое большее, что можно сказать, это то, что исканіе истины и творчечество идеаловъ подвергаются соціальному треніи и что потому такъ много лжи въ человъческихъ теоріяхъ и такъ много несправедливости въ соціальныхъ стремленіяхъ. На счетъ групповой ограниченности, «классовой точки врвнія», можно отнести только искажение идеологіи, всякая же истинная и справедливая идеологія есть апелляція къ идеальнымъ сторонамъ челоріческой природы противъ групповой ограниченности, всякій шагь въ идеальномъ развитіи человъчества есть побъда общечеловъка надъ классовымъ человъкомъ.

Мы уже говорили выше, почему идеологія не можеть быть

<sup>1)</sup> Человъческая природа, которую мы противополагаемъ соціальнымъ наслоеніямъ, сама по себъ двойственна и эло лежить въ ея духовной глубинъ, но разсмотръніе этой проблемы совершенно уже не входить въ нашу задачу.

выведена изъ экономики, какъ изъ первоисточника, почему идеальное не можеть быть отражениемъ матеріальнаго. Отсюда само собой следуеть, что внешній факть того или иного классоваго соціальнаго положенія не можеть объяснить внутренняго процесса человъческаго творчества. Идеологія имъеть своимъ источникомъ не соціальную матерію и соотв'єтствующую ей соціальную группировку, а идеальную природу человвческаго духа, она всегда есть преодолжніе групповой ограниченности, попытка возвысится надъ ней. Словосочетаніе «классовая идеологія» внутренно противорізчиво и нелепо, могутъ существовать классовые интересы, классовые предразсудки и предвзятыя мнвнія, но классовыхъ идеаловъ, классовой истины, классовой справедливости быть не можеть. Идеалъ, вдохновляющій марксизмъ, самъ есть не что иное, какъ попытка возвыситься надъ всякою групповою ограниченностью, въ томъ числѣ и ограниченностью рабочаго класса, путемъ окончательнаго устраненія классовъ съ ихъ спеціальными интересами и сдавленнымъ кругозоромъ. Реальнымъ матеріаломъ для всякой идеологіи является вся совокупность соціальной действительности, взаимодъйствіе ея соціальныхъ группъ, но живой духъ исходить изъ идеальной стороны человъка, его вносить въ жизнь общечеловъкъ, которымъ и для котораго творится вся культура съ ея идеальными пълями.

Классовая точка зрвнія заключаеть въ себв значительную долю истины, на которую мы уже указывали, она верно подмечаетъ фактъ групповой ограниченности, указываетъ на благопріятное или неблагопріятное вліяніе групповыхъ интересовъ и предвзятыхъ мивній на исканіе истины и справедливости, но какъ соціальнофилософское міровоззрѣніе, какъ религія, она должна быть рѣшительно отброшена, такъ какъ въ основании ея лежитъ грубое смъшеніе общечелов'яка, духовнаго существа, съ внішнимъ групповымъ человъкомъ. Классовая точка зрвнія на идеологію есть завершительный ложный выводь изъ цёлаго ряда ложныхъ посылокъ, изъ ложнаго монизма и эволюціонизма, изъ ложнаго взгляда на отношение между экономикой и идеологией, изъ ложнаго пониманія соціологической теоріи борьбы группъ. На базарной площади валяется нельпая идейка, что будто бы критическая философія есть проявленіе буржуазнаго истинкта самосохраненія, что философскій идеализмъ реакціоненъ и на руку господствующимъ классамъ, что въ каждомъ философскомъ построеніи нужно искать подозрительную матеріально-классовую подкладку. Этой ходячей, никъмъ ни-

когда недоказанной идеей пользуются люди неспособные къ самостоятельному мышленію, и пора, наконець, прекратить это безобразіе. Нормальная логика никому не даеть права искать и находить матеріальную классовую подкладку въ философскихъ илеяхъ. когда онв по существу не заключають въ себв ничего «матеріальнаго» и «классового», когда онъ являются безкорыстнымъ исканіемъ правды и прямо и сознательно защищають справедливость. Нельзя быть идеологомъ класса; можно или принадлежать къ данному классу, быть проникнутымъ его интересами, отстаивать ихъ, тогда оказывается неумъстнымъ слово «идеологъ»; или, не принадлежа къ классу, и не будучи заинтересованнымъ, защищать справелливость его требованій, но это значить быть идеологомъ правды, руководиться сверхклассовомъ идеаломъ и потому туть неумъстно слово «классовой». Чтобы окончательно уяснить свою точку эрвнія, перехожу къ анализу правовой политической идеологіи и въ частности къ выясненію роли интеллигенціи въ творчествъ соціальныхъ идеаловъ. Эти животренещущие вопросы, приближающие насъ къ практической жизни, будутъ заключительнымъ звеномъ въ нашей критикв исторического матеріализма.

#### VIII.

Что существуеть связь и соотношение между экономикой даннаго общества и его государственно-правовымъ строемъ, это фактъ отмізнаемый даже не экономическими матеріалистами. Все заставляеть думать, что экономическій моменть является предпосылкой для момента правового и политического. Всякая политическая программа, повидимому, есть реакція на экономическую действительность и она неизовжно считается съ реальнымъ перераспределеніемъ силь, съ соціальной группировкой. Историческій матеріализмъ видить въ политической идеологіи не просто отраженіе экономической действительности, онъ считаеть ее детищемъ того или другого соціальнаго класса, онъ признаетъ только классовую политическую идеологію и только классовую политику. Въ основаніи этого утвержденія лежить та доля истины, что на политической идеологіи несравненно больше, чёмъ на всякой другой, лежить печать групповой ограниченности, она на каждомъ шагу искажается своекорыстными интересами группъ, которыя съ трудомъ способны возвыситься надъ узкими горизонтами своей обыденной жизни съ ея мелкими интересами. Теоретические промахи историческаго матеріализма находять себі объясненіе и оправданіе въ крупномъ, можно сказать основномъ фактв соціальной исторіи XIX-го въка, въ фактъ безобразнаго искаженія политическихъ идеаловъ ограниченностью и своекорыстіемъ господствующей въ настоящее время буржуазной группы, искаженія, доходящаго до полнаго затменія челов'вческаго облика. Безстыдное оправданіе угнетенія человъка человъкомъ, небывалое еще по своему цинизму увлечение исключительно матеріальными интересами, грубый политическій матеріализмъ, подавляющій идеальные запросы человіка, все это естественно должно было привести къ тому, что угнетенные и жаждущіе справедливости потеряли віру въ человіческую природу, они не видвли возможности открыть въ безстыдномъ буржуа человъка, такъ какъ человъкъ, въ которомъ живетъ нравственный законъ, не можетъ сосать человъческую кровь и ставить матерію выше духа. И протестантскія силы общества XIX вака неизбажно облеклись въ классовую одежду, хотя подъ ней и скрывался идеальный порывъ къ правдъ и справедливости, жажда возстановленія человъческаго облика, преодольнія классоваго человъка во имя общечеловѣка.

Прекрасно понимая тв мотивы, которые привели марксизмъ къ классовой точкъ зрънія, мы все-таки должны признать ее ложной теоріей и въ настоящее время даже вредной не только въ области философіи, науки, искусства, нравственности, религіи, но н въ области политики. Понятіе классовой политической идеологіи немыслимо прежде всего потому, почему вообще немыслима классовая идеологія, какъ это выше мы старались показать, а теперь постараемся поближе присмотраться, какъ создается политическая идеологія. Мы уже говорили, что соціальная группировка происходитъ на экономическомъ основаніи, каждая соціальная группа имъетъ свои спецефические экономические интересы, свою ограниченную соціальную задачу, вытекающую изъ ся отношенія къ другимъ группамъ. Такъ, напр., рабочіе борются съ капиталистами за улучшение своего матеріальнаго положенія, у нихъ есть рядъ спеціальныхъ групповыхъ интересовъ и задачъ, которые рашаются прогрессивной рабочей политикой. Имманентно изъ экономическаго положенія рабочихъ, изъ рабочаго движенія вытекаеть только чисто профессіональная, узко групповая политика. Рабочее движеніе, поскольку оно остается строго групповымъ, поскольку оно вытекаетъ изъ отношеній рабочихъ къ капиталистамъ, есть, прежде всего,

тредъюніонистское движеніе, изъ него имманентно не вытекаеть еще никакой политической идеологіи, оно не ставить себъ еще идеальной задачи, перехода къ высшимъ формамъ человъческой культуры. Общій кассовый интересь, единство стремленій въ данномъ классъ-это не болъе какъ фикція, что блестяще доказывается англійскимъ рабочимъ движеніемъ. Каждая групца имфеть массу частныхъ интересовъ, не можетъ быть общей соціальноэкономической «идеи» четвертаго сословія, она распадается на цвлый рядь отдельных в стремленій, различающихся въ предвлахъ данной группы. Изъ экономического положенія какого-нибудь класса и его отношенія къ другому нельзя еще вывести никакой политической идеологіи; всякая политическая программа опирается на анализъ взаимодъйствія всёхъ классовъ, на ихъ отношеніе ко всему обществу и культурь, т.-е. предполагаеть преодольніе классовой ограниченности. Государство даже съ строго реалистической точки арвнія не можеть быть органомъ какого-нибудь класса, оно есть продукть равнодействующей всёхь общественных силь. Соціологически неліно выділять рабочій классь изъ демократическаго государства и противополагать его исключительно въ качествъ разрушительной относительно этого государства силы, нотому что рабочій классъ является творчески-созидательной общественной силой и органической частью демократическихъ государственныхъ и правовыхъ формъ 1).

Соціально-политическій идеаль, выставляемый марксизмомъ, не вытекаеть необходимо изъ экономическаго положенія рабочихъ и ихъ групповой борьбы. Какъ и всякій идеаль, онъ привносится въ групповое движеніе со стороны, онъ коренится въ идеальныхъ сторонахъ интеллигентной души и стремится возвысится надъ групповою ограниченностью, поднять професіональное движеніе до общечеловъческаго соціальнаго и культурнаго движенія. Въ настоящее время это часто признають сами марксисты, хотя тъмъ самымъ они отрекаются отъ основъ своей теоріи, по которой всякая соціально-политическая идеологія есть продукть имманентнаго экономическаго развитія. И въ самомъ дълъ, какой смысль можно вкладывать въ то утвержденіе, что соціально-политическіе идеалы суть продукты имманентнаго экономическаго развитія опредъленнаго класса? Тутъ возможно двоякое толкованіе. Прежде всего

<sup>1)</sup> Вообще марксистское понятіе "класса" можеть быть истолковано только номиалистически, а не реалистически.

можно сказать, что политическій идеаль непосредственно исходить изъ даннаго класса, имманентно вытекаеть изъ его экономики. Это самый грубый смысль; экономическіе матеріалисты понимають, что соціально-политическіе идеалы никогда не бывають непосредственнымь продуктомь самого класса, что ихъ привносять идеологи класса въ имменентный процессъ развитія. Поэтому предлагають другое толкованіе: классовая идеологія есть отраженіе соціально-экономическаго положенія даннаго класса, идеальное выраженіе его завітныхь мыслей, чувствъ и стремленій. Такъ, напр., «идея четвертаго сословія», созданнная не непосредственно самимь рабочимь классомь, а интеллигентной душой Маркса и Лассаля, есть отраженіе соціально-экономическаго положенія четвертаго сословія, идеальное выраженіе его думь и стремленій. Но туть мы встрічаемся съ несомніннымь злоупотребленіемь словами, съ самымь некритическимь обращеніемь съ понятіями.

«Идея» четвертаго сословія, какъ идеаль общечеловъческой правды, коренится въ идеальной глубинъ человъческаго духа, раскрывающагося въ творчествъ великихъ идеалистовъ, она по самому существу своему есть понытка преодолать групповую ограниченность рабочаго движенія, она превращаеть интересы въ идеалы, вносить въ соціально-экономическое движеніе нравственное начало. Всякая правовая идеологія есть прим'вненіе въ данной соціальной дійствительности идеальнаго начала естественнаго права, котораго нельзя вывести не только изъ экономическаго положенія какой-либо группы, но и вообще изъ эмпирической действительности, такъ какъ оно трансцендентной природы, она всегда призываеть къ въчной справедливости и абсолютной свободъ и открываеть въ данной эмпирической действительности лишь новые способы для существленія этой идеальной задачи. Естественное право есть самостоятельное качество, невыводимое изъ экономики. и оно есть настоящая основа всякаго политическаго идеала. Носителемъ этого идеальнаго правового начала, а следовательно и основаннаго на немъ соціально-политическаго идеала является развитая интеллигентная душа, возвысившаяся надъ групповою ограниченностью, т.-е. общечеловъкъ. Возьмемъ для примъра либерализмъ, самую крупную политическую и правовую идеологію и вмѣстѣ съ тѣмъ наиболѣе подозрѣваемую въ чисто классовомъ экономическомъ происхожденіи. Всв повторяють ту до ношлости шаблонную формулу, что либерализмъ есть доктрина буржуазная и возникла для матеріальныхъ интересовъ растущаго третьяго сословія; даже противникамъ экономическаго матеріализма это кажется необыкновенно правдоподобнымъ. Все недоразумвніе основано тугь на смешении идеальной сущности либерализма, его поистинъ въчныхъ цълей, съ тъми временными средствами, которыми онь пользовался въ извъстную эпоху, съ тъми искаженіями и тою непоследовательностью, которыя проявляють реальныя историческія силы. Очень легко показать буржуазность и реакціонность германскихъ «національ-либераловъ», непослідовательность и половинчатость «свободомыслящихъ», также какъ можно было бы показать, что соціаль-демократы являются единственными настоящими, последовательными либералами, такъ какъ несутъ знамя свободы и равенства, «естественныхъ правъ» человъка. Не трудно также показать буржуазность экономического индивидуализма, возводящаго «историческое» право собственности въ право «естественное». Но нельзя доказать буржуазность въчной нравственной сущности либерализма: идеи личности съ ея неотъемлемыми естественными правами, идеи свободы и равенства, этихъ основныхъ моментовъ въ осуществленіи естественнаго права личности, идеи гарантій всёхъ неотчуждаемыхъ личныхъ правъ въ государственномъ устройствъ. Только непозволительное насиліе надъ человъческой логикой и своеобразное нравственное ослупление могутъ привести къ дикому утвержденію, что право свободы сов'всти, этоть духовный источникъ всякой свободы, есть право «буржуазное» и нотому не можеть особенно вдохновлять. Можно искать классовой матеріальной подкладки для объясненія ограниченности исторического либерализма, для твхъ искаженій, которымъ онъ подвергается со стороны техъ или другихъ общественныхъ силъ, можно признать буржуазными тв средства, которыми пользовались въ извъстную историческую эпоху для осуществленія цілей либерализма, но идеальные принципы либерализма исходять изъ глубины человъческаго духа и являются раскрытіемъ въчныхъ нравственныхъ цанностей, «Идея» четвертаго сословія имаєть совершенно тоже идеальное нравственное содержаніе, что и либерализмъ, она только предлагаеть новые способы 1), соотвътствующіе современному моменту соціальнаго развитін, для болже последовательнаго проведенія въ жизнь все тіхъ же візныхъ принциповъ возвышающихся надъ всякою соціальною действительностью и соці-

Бердяевъ

<sup>1)</sup> Такимъ способомъ, напр., является экономическая коллективизація.

альною группировкою, и теперь новыя общественныя силы группируются для решенія этой вековечной задачи.

Марксистская идеологія эклектическая и половинчатая, это еще середина между интересами группового человъка и идеалами общечеловъка. Марксизмъ есть нъчто гораздо большее, чъмъ выраженіе чисто группового, професіональнаго рабочаго движенія съ его ограниченнымъ реализмомъ, нечто меньшее, чемъ тотъ общечеловіческій идеаль правды, который должень поднять людей на высшую ступень культуры. Поэтому это чисто переходная идеологія, не разграничивающая еще въ достаточной степени реальныхъ задачь группового движенія и идеальныхъ задачь движенія общечеловъческаго. Въ марксизмъ общечеловъкъ съ его идеальнымъ обликомъ, отрицающимъ всякую классовую ограниченность, всякое угнетеніе челов'єка челов'єкомъ, нравственно только просыпается и наша задача въ томъ, чтобы дать ему полное выражение. А для этого нужно преодольть «классовую» точку зрвнія, отвести ей ея узкую и ограниченную область, такъ какъ она только часть, а цълое видно только съ «общечеловъческой» точки зрънія.

Носителемъ и творцомъ политической идеологіи является междуклассовая, или върнъе сверхилассовая интеллигенція, т. е. та часть человъчества, въ которой идеальная сторона человъческаго духа побъдила групповую ограниченность. «Интеллигенть» не имветь непосредственной связи съ той или иной экономической группой, это человъкъ съ наибольшей внутренней свободой, онъ живетъ прежде всего интересами разума, интеллекта, духовный голодъ есть его преобладающая страсть. Каждый человъкъ долженъ быть интеллигентомъ, но групповыя соціальныя вліянія являются крупнымъ препятствіемъ, преодолеваемымъ веками, и тутъ создается цёлый рядъ градацій. Самъ Марксъбылъ сверхклассовымъ интеллигентомъ, смотръвшимъ на рабочее движеніе и его отношеніе къ общественному развитію съ такой высоты, которая очень и очень возвышается надъ ограниченностью групповыхъ стремленій, влохновлявшими его интересами было познаніе соціальнаго процесса и осуществление соціальной справедливости. Челов'яческій духъ въ лицъ лучшихъ своихъ представителей свободно творитъ правовые и политическіе идеалы правды и справедливости, но онъ реалистически опирается на взаимодъйствіе всъхъ общественныхъ группъ, на всв прогрессивныя силы общества, претворяя ограниченныя стремленія профессіональныхъ группъ въ идеальную задачу современности, пробуждая человъка въ ограниченномъ групповомъ

существъ. Идеалъ справедливости производить расцънку реальныхъ групповыхъ интересовъ, признавая одни изъ нихъ справедливыми, другіе же несправедливыми. Несправедливость групповыхъ интересовъ буржуазін и ея крайняя групповая ограниченность ділаеть эту группу въ современномъ европейскомъ обществъ реакціонной и затрудняеть всякое обращение къ человъческой природъ ея представителей. Группа, представляющая трудовое начало современнаго общества, поставлена въ этомъ отношени въ несравненно болже благопріятныя условія, на ней не лежить пятно угнетателя и она не заинтересована въ поддержаніи существующаго зла. Но переходъ къ высшей культуръ, къ болъе справедливому соціальному строю можеть быть результатомъ только сложнаго взаимодействія наиболее передовыхъ группъ, а никакъ не деятельности только одной группы. Пути къ будущему многообразны и туть не можеть быть сколько нибудь точнаго соціологическаго предвидінія, такъ какъ нътъ историческихъ законовъ, по которымъ идеалъ лучшаго будущаго рождался бы съ фатальной необходимостью. Всегда еще очень многое остается на долю свободы нашего духа. Наукт не дано постигнуть тайну человического творчества, такъ какъ она невхожа въ царство свободы.

Такимъ образомъ сверхклассовая интеллигенція, исходя изъ безусловной по своему значенію идеи «естественнаго права», изъ въчныхъ идеаловъ свободы и справедливости, выдъляетъ очередную прогрессивную задачу, общую для многихъ реальныхъ группъ, объединяеть параллельные ряды групповыхъ общественныхъ движеній въ общенаціональномъ діль достойнаго человіческаго существованія. Интеллигенція возвышается надъ узостью каждой изъ общественныхъ группъ, понимая свой либерализмъ въ настоящемъ, идеалистическомъ смыслъ этого слова, но вмъсть съ тямъ пользуется всеми этими группами, какъ реальнымъ базисомъ. Можно напр., придавать огромное значеніе земству, вліять на него и опираться на него въ извъстный историческій моменть, не заражаясь групповою ограниченностью средненомъстнаго дворянства, которое, главнымъ образомъ, представлено въ нашихъ земствахъ. Классовое движение можеть быть только частью общаго освободительнаго движенія, оно имветь свои ограниченныя профессіональныя цели и потому должно быть подчинено общечеловъческой задачъ, поставленной идеальными запросами человъческой личности, которая властно требуетъ своихъ правъ.

Пусть не думають, что мы реабилитируемъ старый утопизмъ

и возвращаемся къ «субъективизму», который сами же раньше критиковали, только философское невѣжество можетъ выставлять подобное обвиненіе. Мы слишкомъ хорошо понимаемъ все значеніе матеріальнаго общественнаго развитія, которое не можетъ бытъ создано порывами интеллигентной души. Принимая развитіе матеріальныхъ производительныхъ силъ и соотвѣтствующую соціальную группировку, какъ реальный базисъ, мы должны творить соціально-политическую справедливость и духовную культуру, она имманентно сама собой изъ соціальной матеріи не возникнетъ, такъ какъ соціальная матерія не причина, а условіе, не цѣль, а средство. Наша практическая программа должна считаться и съ реалистической соціологіей и съ идеалистической философіей исторіи, послѣдняя указываетъ на цѣли, которыя насъ дѣлаютъ людьми, первая на средства, которыя не дѣлаютъ насъ безплодными утопистыми.

Необходимо выдълить зерно истины, заключающееся въ историческомъ матеріализмѣ, и отбросить ложную матеріалистическую метафизику, искажающую все, что есть вфрнаго въ этомъ ученіи. Тогда мы получимъ ценный методъ для исторической оріентировки, рядъ важныхъ положеній для соціологіи и реалистическія указанія для соціальной политики. Но теорія классовой идеологіи, классовой начки и нравственности, классовой политики, заключающая въ себъ относительную историческую правду, въ качествъ міропониманія, въ качеств'в религіозной святыни должна быть окончательно отвергнута. Въ той формъ, которую теперь принимаеть классовая точка эрвнія, она двлается вреднымъ предразсудкомъ, угощающимъ свободное творчество человъческаго духа, препятствуеть обнаружению идеальной общечеловъческой природы, которая должна наконецъ развернуться во всей своей краст и мощи и создать царство правды. Иллюзія же «классовой» правды создана временнымъ, переходящимъ зломъ жизни, отъ которато не должно остаться ничего, такъ какъ вселенская правда единая и въчная, должна побъдить.

## Политическій смыслъ религіознаго броженія въ Россіи <sup>1</sup>)

Отъ вершинъ интеллигенціи (въ лицѣ національнаго героя мыслящей Россіи Льва Толстого) и до низинъ народныхъ оно (русское общество) сознательно и самочиню творитъ культуру, работая надъ разръшеніемъ высшихъ ез задачърелигозныхъ, выдвигая ихъ какъ христіанство первыхъ вѣковъ и реформація новаго времени рядомъ и въ связи съ проблемами моральными и соціальными. Этой особенности нашего времени—упорной работъ народнаго сознанія надърелигіозной проблемой (работъ, которая не естъ просто мучительное недоумъніе, какимъ былърасколъ) мы придаемъ огромное значеніе: въ ней видится намъ явственный знакъ культурной зрѣлости русскаго народа въ его цѣломъ и благое предзнаменованіе широкаго подъема національной культуры. Какъ ни тягостны тѣ условія, въ которыхъ происходитъ процессъ творчества національной культуры, мы готовы съ радостнымъ сердцемъ повторить классическія слова Гуттена: Die Geister sind erwacht: es ist Lust zu leben! Да, они проснулись! въ разныхъ мѣстахъ, подъ разными широтами, на томъ необъятномъ пространствъ, гдѣ раскинулось русское племя, творится культура и творится человъческой личностью, притязающей на самочиное мышленіе и такое же строительство личной и общественной жизни. П. Струве. "Въ чемъже истинный націоналнямъ".

Вывають эпохи въ жизни народа, когда всякій фактъ духовной культуры, наиболье, казалось бы, далекій отъ политической злобы дня пріобрьтаєть острый политическій смысль, когда всякое живое проявленіе культуры, всякое духовное исканіе человьческой личности стоить подъ знакомъ національнаго политическаго освобожденія и самымъ фактомъ своего существованія требуетъ свободы и права. Наша родина вступаєть теперь въ эпоху небывалаго еще подъема народныхъ силь и несотвътствіе между властными запросами со-

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Освобожденіи" № 13 и 14 1903 г.

арѣвшей для свободы личности и нашимъ позорнымъ государственнымъ строемъ и натлой политикой правительства достигло крайняго напряженія. Вопросъ о политическомъ освобожденіи Россіи, о созданіи правопорядка, гарантирующаго свободу, сдѣлался вопросомъ дальнѣйшаго достойнаго существованія русской національности, и вся наша національная духовная культура нуждается въ политической свободѣ, какъ въ элементарномъ условіи своего дальнѣйшаго развитія. Въ сознаніе всѣхъ русскихъ людей, не потерявшихъ окончательно совѣсти и чести, должна войти та непререкаемая истина, что безъ свободы Россіи грозитъ гибель и духовная смерть. Мы думаемъ показать это на религіозномъ броженіи, которое имѣетъ въ нашихъ глазахъ большое симптоматическое значеніе. На страницахъ «Освобожденія» умѣстно разсмотрѣть это броженіе не съ богословской или философской точки зрѣнія, а съ точки зрѣнія нолитической.

Безобразный, давящій фактъ русскаго самодержавія сузиль сознаніе передовыхъ представителей русской интеллигенціи и исказиль ихъ перспективы. Подъ вліяніемъ этого тажкаго кошмара русской жизни наша передовая интеллигенція слишкомъ «монистически» и однобоко поняла соціальнополитическое движеніе, сложность и многообразіе освободительных задачь стушевались и въ перспективу совствъ какъ то не вошли запросы религіознаго сознанія, не было сознано огромное значение религиозной реформации ), самымъ теснымъ образомъ связанной съ политическимъ освобожденіемъ Россіи. Какъ бы мы ни смотрели на православіе, христіанство и религію вообще, было бы нелвпо и не исторично думать, что въ Россіи, освобожденной отъ гнета самодержавія, не будеть никакихъ религіозныхъ запросовъ и никакого свободнаго уже воплощенія религіознаго сознанія. То учредительное собраніе, которое призвано будетъ создать свободную Россію, не властно упразднить религію, но оно можеть и должно освободить религію, провозгласить и гарантировать свободу совъсти, какъ самый незыблемый нараграфъ «деклараціи правъ человіка и гражданина», и, такимъ об-

<sup>1)</sup> Подъ религіозной реформацієй мы туть понимаемъ не переходъ къ протестантизму, а просто религіозное обновленіе и коренную реформу организаціи церкви, которая связана теперь съ цезарпапизмомъ и потому никоимъ образомъ не можеть сохраниться въ свободной Россіи. Мы не намърены предръщать въ этой статьъ, каково будеть содержаніе религіи будущаго, или высказывать наши личныя религіозныя върованія.

разомъ, дать возможность и православной церкви превратиться изъ министерства исповъданія, подчиненнаго русскому царю, въ свободную религіозную организацію, преслідующую религіозныя ивли. Поэтому религіозное движеніе несомивнно булеть имвть у насъ политическое значение и займеть свое мъсто въ сложной и многообразной освободительной борьбв. Политически опозиціонными могутъ оказаться не только свободныя религіозныя исканія нашей интеллигенціи и сектантское религіозное движеніе въ народі, это само собой ясно, но и сама православная церковь, если она оправится отъ «паралича», о которомъ говорилъ Достоевскій, проникнется живымъ духомъ и сознаеть свое христіанское призваніе 1). И въ качествъ постороннихъ свидътелей мы должны признать, что на почвъ православнаго христіанства возможно движеніе, направленное противъ самодержавія, движеніе, выставляющее на своемъ знамени: свободу совъсти, освобождение церкви отъ гнета государства и требованіе христіанской политики. Въ личности Побідонесцева воплощенъ не столько духъ русскаго православія, сколько духъ русскаго самодержавія и была бы глубокая внутренняя логика въ ненависти искреннихъ представителей духовенства къ хозяйничающему въ церкви министру русскаго царя. По истинно-христіанской логикъ давно пора было бы изгнать изъ храма Божьяго торгашей, совершающихъ постыдный торгъ религіозной совъстью въ интересахъ полицейскихъ, во имя иного бога, бога государственнаго насилія и гнета. На знамени оберъ-прокурора святайшаго сунода Победоносцева, и исторической православной церкви, поскольку она передъ нимъ холопствуетъ, написанъ идеалъ низменнаго государственнаго позитивизма, а не идеалъ религіозно-христіанскій.

Католицизмъ палъ потому, что въ немъ церковь превратилась въ государство, церковь пожелала быть хозяиномъ земли и сдѣлала государство орудіемъ своихъ землевладѣльческихъ цѣлей. Католическій клерикализмъ основанъ на приниженіи церкви до государства съ его матеріалистическими насильственными способами дѣйствій, и это паденіе церкви сказалось въ кострахъ инквизиціи. Но во всякомъ случаѣ католицизмъ сыгралъ крупную творческую роль въ исторіи, психилогическія переживанія католицизма чувствуются еще въ современномъ соціализмѣ. Православная же церковь не играла такой самостоятельной роли въ русской исторіи, она

¹) Это было прекрасно выяснено на страницахъ "Освобожденія" въ статьяхъ "Православіе и самодержавіе" (№№ 5—7).

была орудіемъ государства, религія ставилась въ унизительно подчиненное положеніе къ самодержавію. Искренно и глубоко религіозныя натуры, которыя видятъ въ православіи единственную истинную религію, должны признать, что православная церковь еще не создана, и имъ остается мечтать объ идеальномъ типѣ клерикализма, въ которомъ государство превратится въ церковь и насильственный полицейскій союзъ будеть замѣненъ религіознымъ союзомъ любви 3).

Посл'я того, какъ Духовнымъ Регламентомъ Петра Великаго учрежденъ былъ св. сунодъ и въ немъ властно было заялвено Петромъ: "дѣлать сіе должна Коллегія не безъ Нашего соизволенія". православная перковь прекратила свое самостоятельное существованіе и превратилась въ министерство испов'яданія. Цезаропапизмъ, признаніе царя главой церкви, окрнчательно восторжествоваль. Приниженность церкви, ея готовность быть реакціоннымъ орудіемъ въ рукахъ государства, вызываетъ брезгливое отношение къ православію у лучшихъ представителей русской интеллигенціи. Та интеллигенція, которая справедливо видить въ "неблагонадежности" свою высокую нравственную обязанность и свою историческую миссію, не считаеть православную церковь опаснымъ врагомъ, она слишкомъ понимаетъ невозможность клерикализма на русской почев, стрышнымъ врагомъ является абсолютный царизмъ, а православіе внушаеть къ себъ брезгливо-индифферентное отношеніе, Если русская интеллигенція, религіозная по природ'в въ лучшемъ смыслв этого слова, долгое время была пропитана религіознымъ индифферентизмомъ и была одинаково чужда, какъ активнато религіознаго отрицанія, такъ и активнаго религіознаго созиданія, то отвътственность за это падаеть на русское правительство, съумфвшее превратить религію, это высшее проявленіе духовной культуры, въ что-то отвратительное и отталкивающее. И можетъ быть однимъ изъ самыхъ страшныхъ преступленій русскаго правительства будеть признано то его низкое деяніе, что оно воспитало лучшую часть русской интеллигенціи, ум'ввшую итти на крестную муку за

в) Таковъ клерикализмъ Достоевскаго, таковъ теократическій идеалъ Вл. Соловьева, этого глубокорелигіознаго православнаго мистика и вмѣстѣ съ тѣмъ врага историческаго православія и существующей организаціи церкви. Такими клерикалами были и лучшіе изъ славянофиловъ. Правильно ли называть "православіемъ" не опредъленную историческую форму христіанства, это вопросъ, котораго мы здѣсь не можемъ касаться.

правду, въ духв религіознаго индифферентизма и подозрительнаго отношенія ко всякимъ религіознымъ исканіямъ, какъ къ чему-то политически неблаговидному. За это преступленіе русское правительство заслужило передъ судомъ Божьимъ "геену огненную" и анаеему православной церквы, поскольку она представляетъ мистическую церковь Христову.

Великая русская литература — самая религіозная въ мірѣ. Творчество двухъ величайшихъ русскихъ геніевъ — Л. Толстого и Достоевскаго, носитъ по преимуществу религіозный характеръ, и есть зерно истины въ славянофильской идеѣ, видящей въ этомъ отраженіе нашего національнаго духа. Религіозны наши философскія исканія, и религіозный духъ почилъ даже на нашей атеистической публицистикѣ. Укажемъ на главнѣйшіе симпомы религіознаго броженія, которое замѣчается въ послѣдніе годы.

Всеми признается, что зачинателемъ религіознаго броженія въ Россіи является Л. Толстой, онъ пробиль брешь въ религіозномъ индифферентизмъ русской интеллигенціи, и запросы религіознаго сознанія поставиль въ центрѣ вниманія. За это онъ быль отлученъ оть церкви, именно за свои религіозныя исканія, такъ какъ людей просто индифферентныхъ отъ церкви не отлучаютъ. Мы не особенно высоко ставимъ положительныя религіозно-философскія воззрвнія Л. Толстого, но значеніе Толстого для развитія нашего религіознаго сознанія и для нашего освобожденія такъ безмврно велико, что его нельзя преувеличить. Л. Толстой съ геніальной мощью раскрыль безобразныя противорачія и ложь въ историческомъ христіанствъ, показаль аптихристіанскій характеръ нашего историческаго православія. Только послів проповіди Л. Толстого, силу которой мы видимъ отнюдь не въ отрицаніи религіозной метафизики, почувствовалось, что къ вопросамъ религіознаго сознанія нельзя относиться съ пассивнымъ индифферентизмомъ, что освободить религіозную совъсть оть государственнаго гнета возможно только при положительномъ, действенномъ отношени къ религіи, что сокрушить историческое православіе можно только активнымъ религіознымъ стремленіемъ. Л. Толстой съ необыкновенной силой поставиль передъ нами идеаль служенія Богу путемъ воплощенія религіозно-нравственнаго начала въ жизни. Въ толстовскомъ идеалистическомъ анархизмъ есть зерно великой, неумирающей истины. Характерно, что особенно горячими и активными защитниками свободы совъсти явилась у насъ такіе религіозные люди, какъ славянофилы и Вл. Соловьевъ, имъ принадлежитъ видное

мъсто въ русскомъ религіозномъ движеніи, они одинаково возстали и противъ пассивной безрелигіозности русской интеллигенціи и противъ казенной, предписанной государственной властью религіозности такъ называемыхъ православныхъ христіанъ.

Въ последние годы можно указать на целый рядъ фактовъ редигіозной жизни нашего общества. Такова нашум'ввшая річь орловскаго предводителя дворянства Стаховича въ защиту свободы совъсти, такова проповъдническая и публицистическая дъятельность священика Г. Петрова, по существу мало интересная, но характерная тъмъ, что она исходить отъ представителя духовенства, отъ котораго мы ничего не привыкли слышать кром'в догматической мертвичины и холопства перель русскимъ правительствомъ, Очень характерно также пробуждение интересовъ къ запросамъ религіознаго сознанія у ряда представителей передовой нашей публицистики, вышедшихъ изъ марксизма, столь казалось бы чуждаго всякихъ религіозныхъ интересовъ, хотя и религіознаго по существу. Но здёсь мы предполагаемъ спеціально остановиться на очень характерномъ въ этомъ отношеніи явленіи, недостаточно извістномъ русскому обществу и не получившемъ еще своей надлежащей оцвики. мы имъемъ въ виду петербургскія "религіозно-философскія собранія", протоколы которыхъ печатались въ журналв "Новый путь".

Въ этихъ "религіозно-философскихъ собраніяхъ" мы видимъ небывалое еще въ русской жизни явленіе. Представители литературы и представители духовенства сходятся для свободной дискуссіи о религіозныхъ вопросахъ, русскіе литераторы сидять рядомъ съ епископомъ Сергіемъ, аримандритомъ Антониномъ протопресвитеромъ Янышевымъ и т. п. и спорять о свободъ совъсти, объ отлучении Л. Толстого отъ церкви, объ отношении христіанства къ плоти, объ отношеніи между интеллигенціей и церковью. Правда, большая часть этихъ литераторовъ не популярна, это гг. Мережковскій, Розановъ, Минскій и др., но говорять они подчасъ рвчи, которыхъ не приходилось еще выслушивать ни одному архіерею. Мы знаемъ, что у насъ обыкновенно или прикладывались къ ручкъ высокаго духовнаго лица и холопствовали передъ нимъ такъ, какъ онъ холопствовалъ передъ русскимъ правительствомъ, или не считали возможнымъ пребывать съ нимъ въ одной комнать; мы не привыкли даже думать, что представители нашего духовенства способны къ членораздельной речи, выражающей собою какія-нибудь мысли, и для насъ дика была мысль, что съ ними можно спорить о животрепещущихъ вопросахъ и высказывать

передъ ними свободно свои мысли. И вдругъ свобода совъсти и свобода слова временно утверждаются въ маленькомъ уголкъ Петербурга, называемомъ "религіозно-философскими собраніями", русскому духовенству приходится выслушивать очень горькія истины отъ русской интеллигенціи и такой интеллигенціи, которая не видела по сихъ поръ своей нравственной обязанности въ открытомъ провозглашении подобныхъ горькихъ истинъ. Ла эти собранія несомнівню иміють политическое значеніе, какъ симптомъ глубокаго политическаго броженія, проникающаго въ такіе уголки, которые казались совершенно безнадежными въ этомъ отношении. Въ Россіи такія явленія возможны только въ эпоху небывалой еще «смуты», когда смута становится деломъ общенаціональнымъи «Освобожденіе» должно осв'ящать и эти уголки, которые тоже займуть свое мъсто въ освободительномъ потокъ. Мы отнюдь не склонны раздувать значеніе этихъ петербургскихъ «собраній» и прекрасно видимъ политическую малосознательность почти всвхъ его участниковъ. Мы беремъ это явленіе, какъ симптомъ и хотимъ опредалить объективный его смысль. А объективный смыслъ большой и онъ воть въ чемъ,

Всякое религіозное исканіе, искренное религіозное обновленіе и созиданіе, всякое духовное алканіе и духовное творчество неизовжно упирается въ одну точку, въ которой связываются и развязываются всв узлы русской жизни-въ русское самодержавіе и по объективной логикъ требуеть устраненія самодержавія, хотя бы это и не было опредъленно сознанно. На почвъ самодержавія и безправія невозможна не только политическая д'ятельность, не только экономическая діятельность, но и вообще никакое созиданіе, никакая самая, казалось бы, невинная въ политическомъ отношеніи культурная работа, невозможно духовное творчество въ религіи, въ наукъ, въ литературъ, въ просвъщении народа. Всякая культурная творческая работа, наиболее далекая отъ политики, требуеть свободы совъсти, свободы слова, свободы нечати, свбоды союзовъ, требуетъ самостоятельной деятельности личности, свободнаго творчества человъческаго духа и потому предполагаетъ гарантію правъ личности. Въ самодержавномъ полицейскомъ государствъ духовная культура есть контрабанда, своимъ существованіемъ она только доказываеть, что есть фактическій преділь полицейскому гнету даже самаго сильнаго и самаго реакціоннаго правительства, что духа нельзя угасить окончательно, что онъ всетаки возстанеть и заявить о своихъ правахъ.

Русское самодержавное государство не можетъ утолить ни матеріальнаго голода русскаго народа, ни духовнаго голода русской интеллигенціи. Русскій народъ пытается уголить свой духовный религіозный голодъ не въ православной церкви, замаранной прислужничествомъ врагу народа бюрократическому правительству а въ свободномъ сектантскомъ движеніи, русская интеллигенція дълаетъ свой религіозный духовный голодъ сознательнымъ орудіемъ въ борьбъ съ гнетомъ самодержавія. Всъ слои русскаго общества должны понять, что русское самодержавіе вступило въ тотъ последній, ликвидаціонный фазись своего развитія, когда оно можеть только злобно и безчеловъчно отрицать, все отрицать-висълицей, тюрьмой, кнутомъ, пролитіемъ народной крови; оно ничего не можеть создать ни въ одной сферв жизни. Наше правительство нигилистично въ подлинномъ смысле этого слова, оно окончательно потеряло стыдъ и не знаеть веленій законовъ Божескихъ и человъческихъ. Нътъ религіи, достойной этого имени, которая моглабы оправдать дъятельность г. Плеве и быть его союзникомъ и. если кристіанская религія не окончательно еще погибла, то она должна заявить о своемъ существовании и возрождении протестомъ противъ преступленій русскаго правительства и требованіемъ христіанской политики, которая возможна только при свобод'в и безусловномъ уваженій къ человіческой личности. Это пытался сделать Вл. Соловьевъ, но недостаточно определенно и последовательно. Теперь лучшіе славянофилы должны были бы сділаться революціенерами, если бы они не пожелали отказаться отъ своей идеальной природы. Присмотримся ближе къ разговорамъ въ «религіозно-философскихъ собраніяхъ» и на нихъ подтвердимъ нашу основную точку зрвнія.

Въ первой книжкѣ «Новаго Пути», журнала, который, главнымъ образомъ, посвящаетъ себя вопросамъ религіознымъ, помѣщена статья г. Минскаго «О свободѣ религіозной совѣсти». «Я лично считаю», говоритъ г. Минскій, «свободу религіозной совѣсти величайшимъ благомъ жизни и соотвѣтственное измѣненіе законодательства—неотложной реформой, отъ которой болѣе, чѣмъ отъ всѣхъ другихъ, зависитъ наше будущее. Но отношеніе къ этому вопросу со стороны интеллигенціи кажется мнѣ невѣрнымъ и неглубокимъ».

Мы готовы согласиться, что отношеніе къ этому вопросу неглубоко, мы думаемъ, что позитивизмъ нашей интеллигенціи, котораго все еще держится большая ея часть, и не можетъ смотрѣть глубоко на этотъ вопросъ. Но такъ-ли уже глубокъ самъ г. Минскій, который считаеть себя идеалистомъ? Онъ, конечно, защищаеть свободу совъсти, это очень похвально съ его стороны, но защищаеть онъ ее аргументами, которые не представляются намъ особенно глубокими и идеалистическими. Г. Минскій подвергаетъ расцінкі свободу совъсти, онъ взвъщиваетъ аргументы представителей церкви, отринающихъ свободу совъсти, и въ результать этихъ взвъшиваній дълаетъ блгопріятный для свободы выводъ. Это старый, утилитарный пріемъ позитивизма, въ данномъ случав позитивизма религіознаго, туть взвішивается полезность или вредность свободы совъсти для торжества христіанскей религіи. Г. Минскій ръшаетъ на этой почвъ вопросъ-въ пользу свободы совъсти, архимандритъ Антонинъ, съ которымъ онъ полемизируетъ, противъ свободы. Хорошо, что онъ открыто подымаетъ этотъ вопросъ, спорить о немъ и цвино то, что онъ пытается решить его не по ту сторону православія, а внутри его, но аргументы его въ религіозно-философскомъ отношеніи поверхностны, а въ политическомъ обнаруживають элементарное непонимание и недодуманность. Ниже мы попытаемся сделать свою постановку вопроса о свободе совести.

Г. Минскій заканчиваеть свою статью словами: «У насъ интеллигенція и церковь не должны стать въ положеніе воюющихъ сторонъ. Тв «возвращающіеся», о которыхъ я говорилъ, тв борцы и творцы въ области религіозныхъ идей ждуть отъ церкви чегото большаго, чемъ отказъ отъ цензурнаго насилія. Они ждуть двятельной и положительной помощи и пріязни. Они надвются, что въ лонъ православной церкви религіозная реформація, подобно государственной реформъ, осуществится не такъ, какъ въ Европъ,придеть не снизу, а сверху, не путемъ борьбы, а путемъ любви, не черезъ одолвніе, а черезъ благословеніе». Въ драмв, которую переживаеть искренно религіозная русская интеллигенція, г. Минскій пропустиль главное действующее лицо-русское самодержавіе, Самодержавіе угнетаеть не только русскую интеллигенцію, но и русскую церковь, религіозную сов'єсть, и потому свободное отношеніе между интеллигенціей и церковью, ожиданіе отъ церкви «помощи и пріязни» возможно только при «одолѣніи» самодержавія, при устроеніи свободной церкви. Ждать религіозной реформы сверху, при сохранении существующаго государственнаго строя, въ дучшемъ случаћ наивно. Мы ждемъ позорно долго и не имћемъ права больше ждать, сама религіозная реформація должна у насъ сдвлаться революціей снизу. Мы ждемъ «благословенія», но это

«благословеніе» прійдеть только отъ освобожденія, которое освободить интеллигенцію и самое церковь и поставить ее въ такія условія, которыя, если въ ней еще остались творческія силы, сдвлають для нея возможнымъ «путь любви».

Какъ же рѣшается вопросъ о свободѣ совѣсти и объ отношеніи интеллигенціи къ церкви въ религіозно-философскихъ собраніяхъ. Преосвященный Сергій, епископъ Ямбургскій, говорить въ своей вступительной рѣчи: «настоящаго, серьезнаго, дъйствительно прочнаго единства мы достигнемъ только въ томъ случав, если выскажемъ другъ передъ другомъ, чтобы каждый видълъ, съ къмъ онъ имъетъ дъло, что онъ можетъ отъ него принять и чего не можеть. Безъ этого непремѣннаго условія нашъ миръ былъ бы недоразумѣніемъ, и совмѣстная работа—невозможной. Мы хотимъ правды и искренности; и потому всякій, кто искренно стремится къ тому же, хотя бы онъ подходилъ съ совершенно противоноложной стороны, хотя бы крайне заблуждался, уже за одно это исканіе правды и желаніе помочь ділу нашего единенія, заслуживаеть съ нашей стороны, всякаго уваженія и всякой благожелательности. Итакъ, господа, доввряя искренности каждаго, будемъ, при всъхъ нашихъ несогласіяхъ, неизмѣнно другъ съ другомъ благожелательны. Такимъ путемъ мы лучше узпаемъ другъ друга и, можетъ быть, достигнемъ единенія». Такимъ образомъ преосвященный Сергій до изв'єстной степени гарантироваль свободу совъсти въ предъдахъ «собраній» и тъмъ самымъ призналъ, что свобода совъсти необходима ужъ для того, чтобы дебатировать вопросъ о свободъ совъсти.

Въ собраніяхъ читается рядъ докладовъ на животрепещущія темы. Таковъ, напр., докладъ г. Тернавцева: «Русская церковъ передъ великою задачей.» Авторъ, повидимому, консерваторъ и православный и потому пріобрѣтають особенный интересъ въ его устахъ такія рѣчи: «Верховная власть, религіозная по своему происхожденію и помазанію, носительница величайшихъ вѣроисповѣдныхъ упованій, дѣйствуетъ черезъ бюрократію, этихъ упованій не вмѣщающую, къ благу управляемыхъ непоправимо равнодушную, чуждую чувства отвѣтственности за свои дѣла». Г. Тернавцевъ воздаетъ должное заслугамъ русской интеллигенціи и не винитъ исключительно ее въ вѣковой ея тяжбѣ съ церковью. Единственнымъ выходомъ изъ тяжкаго положенія, въ которомъ находится теперь Россія, г. Тернавцевъ считаетъ: «раскрытіе со стороны церкви сокровенной въ ней «правды и о землѣ», ученія о хри-

стіанскомъ государств'є и религіозномъ призваніи св'єтской власти».

Въ 3-мъ заседании читается рефератъ г. Мережковскаго «Л. Толстой и русская церковь». Въ отношеніи г. Мережковскаго къ Л. Н. Толстому много невърнаго, но всетаки онъ ставить въ концъ своего реферата слъдующій вопросъ: «насколько и само действіе церкви независимо отъ внушеній государственныхъ? Насколько вообще является бывшая духовная Колдегія подлиннымъ, не только историческимъ, но и мистическимъ представителемъ русской церкви? Но тугъ-то и возникаетъ поставленный мною раньше вопросъ о действительности того «паралича», въ которомъ, по мненію Достоевскаго, находится будто бы вся русская церковь «съ Петра Великаго», вследствіе ея внешняго механического подчиненія госудорству. Что собственно произошло: параличный ли, исціленный, по слову Господа, всталь и подняль руку для своей защиты, или же онъ все еще лежить въ параличв и это кто-то другой, стоящій за нимъ, подняль омертвѣвшую руку разслабленнаго, чтобы ударить ею своего собственнаго врага?» «Да здісь опять возникаеть и вдругь обостряется до послідней остроты своей не решенный, а лишь отсроченный Петромъ I вопросъ объ отношении самодержавія къ православію....» Этотъ вопросъ такъ опредвленно поставленъ только г. Мережковскимъ, но въ сущности, это основной вопросъ всёхъ дебатовъ въ «религіознофилософскихъ собраніяхъ». Если его не ставять тамъ еще рѣзче и опредвлениве, то только-по недомыслію или трусости.

Л. Толстой быль отлучень отъ церкви русскимъ государствомъ, отлученъ по полицейскимъ мотивамъ св. Сунода, а не по религіознымъ мотивамъ церкви. Въ этомъ безобразная ложь и наглость этого отлученія, которое должно возмущатъ не только свободомыслящихъ людей, признающихъ лишь индивидуальныя религіозныя исканія, но и искренно върующихъ христіанъ, которые не настолько ослъилены и забиты государственнымъ насиліемъ, чтобы видъть въ св. Сунодъ и Побъдоносцевъ подлинныхъ представителей мистической церкви Христовой. Православные христіане, исновъдующіе свою въру не по предписанію начальства, могли бы защищать отлученіе Л. Толстого отъ церкви только въ свободной Россіи, при существованіи свободной церкви, и не теперь, когда у насъ нъть свободы совъсти и нъть церкви въ истинномъ смыслъ этого слова.

Самая скверная фигура въ «религіозно-философскихъ собра-

ніяхъ»—это г. Скворцовъ, чиновникъ особыхъ порученій при оберъпрокурорѣ св. Сунода, редакторъ «Миссіонерскаго Обозрѣнія», сдѣлавшійся извѣстнымъ своими гнусными преслѣдованіями сектантовъ. Г. Скворцовъ является въ собраніяхъ въ качествѣ агента самодержавія, съ нимъ сидѣть рядомъ какъ-то брезгляво и небезопасно. «Сунодъ въ Россіи, говоритъ этотъ господинъ, есть форма и организація самая совершенная. Онъ не учрежденіе свѣтской власти, а соборъ. Царь есть воплощеніе народной воли. Его участіе въ дѣлахъ Сунода есть, въ сущности, участіе въ этихъ дѣлахъ самого народа». Г. Скворцову другіе члены говорять много колкостей и непріятныхъ истинъ.

Въ 7-мъ заседании читается докладъ кн. С. М. Волконскаго «Къ характеристикъ общественныхъ мнъній по вопросу о свободъ совъсти». Этотъ докладъ представляеть изъ себя ръшительную защиту свободы совъсти и характерень, какъ голосъ, искодящій изъ высшихъ и консервативныхъ слоевъ русскаго общества. «Все, говорить кн. Волконскій (річь идеть о г. Стаховичі и нападеніяхъ противъ него), что появилось на страницахъ «Московскихъ Ведомостей» за подписями Рождественскихъ, Знаменскихъ, Симанскихъ и другихъ, рядъ возраженій, опубликованныхъ въ «Орловскомъ Въстникъ» и перепечатанныхъ въ другихъ газетахъ все это канцелярское богословіе - какая-то логическая немощь, облекающаяся въ елейно-благолфиную церковность на подкладкв политической благонадежности. (Курсивъ нашъ). Эта последняя нота такъ сильна, что она пробивается сквозь всякую другую аргументацію, лізеть впередь, и теперь уже не только всякій церковный, не только всякій богословскій вопросъ на богословской почвъ, но всякій философскій вопросъ на богословской почвъ превращается въ вопросъ полицейски-политическій; это какой-то заколдованный кругь, изъ котораго никто не можеть выйти, и въ который непременно всякаго хотять втащить». Туть кн. Волконскій подходить къ самому основному вопросу и, повидимому, не безъ вліянія Вл. Соловьева. Православіе, руководимое г. Поб'єдоносцевымъ и возносящее молитвы за русскій неограниченный царизмъ, попирающій всв завіты Христа, превратилось въ способъ обнаруженія политической благонадежности. Противъ этой язвы русской жизни должны, наконецъ, подняться голоса не только индифферентныхъ къ религіи людей, борцовъ за политическую свободу, но можеть быть, еще болве людей религіозныхъ, для которыхъ особенно должно быть отвратительно превращение церкви въ полипейскій участокъ, въ который тащать, но въ который никто уже больше не хочеть итти по внутреннему порыву сердца. Такіе голоса начинають раздаваться по почину одного изъ самыхъ крупныхъ русскихъ людей—Вл. Соловьева, и люди, борющіеся за религіозную свободу и за религіозное обновленіе, должны сознательно войти въ могучее освободительное движеніе, внѣ котораго нѣтъ ни религіозной свободы, ни какой либо другой. Пробудившееся религіозное сознаніе, жаждущее воплощенія христіанства въ жизнь, не можеть не стать въ рѣзко отрицательное отношеніе къ антихристіанскому самодержавному государству и къ существующей организаціи церкви. Историческое православіе, приниженное, холопствующее передъ правительствомъ, пропитанное лишь мертвящей обрядностью, держится религіозной безсознательностью народа, индифферентизмомъ интеллигенціи, слабостью духовнаго алканія.

Отвѣты представителей доховенства на запросы объ отношеніи между церковью и государствомъ, о роли св. Сунода, о томъ, можеть ли христіанская религія прибъгать къ орудіямъ государственнаго насилія въ вопросахъ религіозной совъсти, поражають своей двусмысленностью и растеряностью. Архимандрить Антонинъ одинъ изъ главныхъ духовныхъ ораторовъ «собраній» можеть доказывать, что православное христіанство есть абсолютная истина и потому исключаеть всякую другую въру и безвърје, что представители христіанства должны совершать духовное насиліе надъ человвческими душами во имя ихъ спасенія, но какъ только дело доходить до пользованія государственнымъ насиліемъ, къ чему конретно и сводится вопросъ о свободъ совъсти, аргументація обрывается, и начинаеть говорить представитель самодержавнаго государства, а не православной церкви. Литераторы, зищищавшіе свободу совъсти, одержали идейную побъду надъ духовенствомъ, хотя ихъ аргументація была очень несовершенно, и они не рѣшались поставить точки надъ і.

«Принципіальных разсужденій о томъ, говорить епископъ Сергій, допускаеть ли христіанство свободу совъсти, мнѣ кажется не можеть быть. Извъстны слова Спасителя: «никто не можеть придти ко мнѣ, если не привлечеть его отецъ, пославшій меня», т. е. обращеніе ко Христу и върность Христу это такой внутренній и сердечный актъ, который въдаеть только Богь, да самъ человъкъ. Христосъ въ своей жизни показалъ намъ полный примъръсвободы». Казалось бы, что принципъ христіанской свободы имъетъ

Вердиевъ • 10

безусловное значеніе, и его нельзя ограничить по соображеніямъ, утилитарнымъ, но какъ только епископъ Сергій и др. переходять къ русской действительности, заветы религи мгновенно забываются и уступають место государственно-утилитарнымъ соображеніямъ. якобы преследующимъ интересы меньшей братіи. Насъ хотять убъдить, что религіозная совъсть насилуется во имя любви къ народу, который можеть погубить свою душу отпаденіемъ и ересью. Туть за епископомъ стоить чиновникъ св. Сунода г. Скворцовъ и подсказываеть ему, что нужно делать на практике, практика это его область, туть онъ хозяннъ и, если нельзя делать того, чему учить Христосъ, то онъ слишкомъ твердо знаетъ чему учить пославшій его г. Побідоносцевь. Одинь ораторь вірно замічаеть: «какая поразительная двойственность въ ръчахъ всъхъ духовныхъ ораторовъ. Каждый начинаетъ съ утвержденія, что христіанство нераздільно съ свободой совісти, каждый ставить эту свободу въ красный уголь, а въ заключеніе покадивъей въ мфру, задергиваетъ надъ святыней завъсу и начинаетъ распоряжаться такъ, какъ будто этой святыни совсемъ нетъ на свете». Причины этой двойственности такъ понятны-нельзя безнаказанно служить разомъ Богу и мамонъ, Христу и русскому самодержавію, попирающему на каждомъ шагу не только христіанскіе зав'яты, но и самую элементарную человъчность. Ничего не можетъ быть уродливъе и отвратительне этого служенія двумъ богамъ. «Въ принципе говоритъ г. Философовъ, свобода признается, de facto отрицается. То, что выставляется основой христіанства, что является несомніннымъ элементомъ для дальнейшаго развитія христіанскаго ученіяотвергается во имя удобства жизни». Г. Мережковскій говорить: «когда же именно государство было религіознымъ, действительно христіанскимъ началомъ? Вы указали на самодержавіе. Я думаю. что въ самодержавіи есть зерно религіозное, но, відь, это только потенціально, а не реально. Мы теперь не можемъ вполнъ религіозно ощутить, что «царь-отець», это для насъ только легенда прошлыхъ въковъ. Когда церковь пользуется средствами насилія. то это не отъ Христа и не отъ христіанскаго государства, возможнаго въ будущемъ».

О г. Мережковскомъ нужно отдъльно поговорить, это талантливый человъкъ и ставить онъ много интересныхъ вопросовъ, его книга о «Л. Толстемъ и Достоевскомъ» читается съ большимъ интересомъ. Онъ говоритъ иногда очень ръзкія истины представителямъ духовенства, но да будетъ стыдно ему за то мъсто, глъ онь легко утверждаеть, что «въ самодержавіи есть зерно религіозное». Для г. Мережковскаго борьба между православіемъ и самодержавіемъ есть какъ будто-бы борьба «Богочеловѣка» съ «человѣкобогомъ», это все та же проблема Христа и антихриста. Такимъ образомъ, самодержавіе, если и оказывается у него зломъ, то зломъ возвышеннымъ, мистическимъ по своей природѣ.

Въ русскомъ самодержавіи нътъ ничего мистическаго или демоническаго, о немъ нельзя судить по исключительной личности Петра Великаго, какъ это склоненъ делать г. Мережковскій. Наше полицейское самодержавіе покоится на культв грубой силы, на самомъ безстыдномъ матеріализмѣ, какой только знаетъ исторія. и это подтверждается каждымъ дъйствіемъ русскаго правительства. Романтическая мечта славянофиловъ объ идеальномъ самолержавін не имфетъ ничего общаго съ историческимъ и дфиствительнымъ самодержавіемъ, и эта вредная и неліпая мечта была разрушена выразителемъ и истолкователемъ подлиннаго самодержавія — Катковымъ. Катковъ обнажилъ природу русскаго самодержавія и доказаль, что въ основаніи ся лежать принципы государственнаго позитивизма, полицейской казенщины, а не религіозные и идеалистическіе. Не даромъ Каткова назвалъ Вл. Соловьевъ исторической Немезидой славянофильства. И г. Мережковскому не воскресить заблужденій славянофильства, давно сданныхъ въ архивъ исторіи.

Единственной положительной, созидательной работой, къ которой оказалось способнымъ русское правительство, было поощреніе промышленнаго развитія. Самый видный представитель правительства, г. Витте (во всякомъ случай, скорве позитивистъ, чёмъ мистикъ), пытался быть экономическимъ прогрессистомъ, созидателемъ матеріальной культуры страны, и въ то же время политическимъ реакціонеромъ и тёмъ самымъ гасителемъ ея духовной культуры. Г. Илеве, мінявшій нісколько разъ религію во имя своей бюрократической карьеры, чуждъ уже всякихъ созидательныхъ плановъ, онъ нигилистическій и матеріалистическій отрицатель всякой культуры, всякой жизни, всякаго творчества и прежде всего духовнаго, такъ какъ оно предполагаетъ ненавистную его полицейской душъ свободу. Въдь, религія, мистицизмъ и всякій идеализмъ предполагаетъ прежде всего признаніе правъ человъческаго духа, его свободнаго отъ матеріально-полицейскаго гнета творчества, и не можеть быть признано религіознымъ и мистическимь то, что направлено исключительно къ угашенію духа, приковываеть его къ земному участку, что всемъ оголеннымъ

матеріалистическимъ существомъ своимъ отрицаетъ духовную свободу и творчество и не знаетъ другихъ путей дъятельности, кромъ полиціи и жандармеріи, тюрьмы и кнута, виселицы и кровопролитія. Г. Мережковскій долженъ быль бы громко заявить, что первымъ действеннымъ проявленіемъ мистическаго православія. возрожденнаго христіанства, не можеть не быть ясное и рашительное требованіе уничтоженія полицейскаго самодержавія и низверженія принциповъ государственнаго позитивизма и утилитаризма, всякаго полицейскаго и прямо физическаго гнета во имя мистическихъ правъ человъческаго духа. Настоящій, искренній мистикъ, если онъ отрицаетъ политическую логику и не понимаеть значенія правовыхъ гарантій, можеть быть только анархистомъ. Либеральному и соціалистическому государству мистикъ, если онъ не торгуетъ своимъ мистицизмомъ и относится къ нему серьезно, имветь право противопоставлять только анархистическій клерикализмъ, а никакъ не самодержавное государство. И мы думаемъ, что анархистическая мечта есть единственная, достойная и идеалистическая мечта о свободномъ общеніи дюдей, потому что идеалистическій анархизмъ быль бы окончательнымъ торжествомъ внутренняго надъ внѣшнимъ, свободы надъ насиліемъ, челов'вческаго духа надъ природной и сопіальной матеріей 1). Но путь къ этому царству свободы далекъ, и на пути этомъ вступаетъ въ свои права политическая логика, которая требуетъ, какъ конкретной задачи, созданія болве свободной и совершенной организаціи государственнаго строя, наиболіве гарантирующаго свободу и права человека. Мечта конкретизируется и требуетъ отъ насъ не только идеалистической постановки задачъ, но и реалистического отношенія къ ихъ выполненію.

На совъсти г. Мережковскаго есть еще одинъ гръхъ, это его двусмысленное отношение къ аристократизму и демократизму. Онъ справедливо протестуетъ противъ сведения христіанской религіи къ альтруистической морали. Мы тоже склонны думать, что въ основъ христіанства лежитъ любовь къ Богу, котораго завъщано любить больше, чъмъ самого себя, а отсюда уже выводится любовь къ людямъ, которыхъ можно любить только какъ самого себя. На любви къ Богу, а слъдовательно, къ правдъ, къ истинъ и добру,

<sup>1)</sup> Анархистическая утопія есть послѣдовательный и окончательный выводъ изъ принциповъ либерализма. Соціализмъ есть только обусловленный извѣстной исторической эпохой методъ реализаціи либерализма въ направленіи анархистическаго идеала.

которыя нужно любить больше людей, больше ихъ благополучія, основано высшее достоинство человъческой личности, это есть выражение ея метафизической природы. Но въ какомъ отношении все это стоить къ демократизму? Въ христіанствъ исторически и логически коренятся основы современной демократической культуры, хотя она сложнве и шире его, политическій и соціальный демократизмъ нужно признать непререкаемый нравственной аксіомой, выражающей безусловное значение человъка и равноцънность людей передъ Богомъ. Этому демократизму не можетъ быть противополагаемъ аристократизмъ на мистической подкладкъ. Можно и должно отстаивать духовный аристократизмъ, глубокія различія духовныхъ индивидуальностей и многообразіе духовной культуры, но этотъ аристократизмъ и эти различія не могуть быть прикрѣплены къ соціальнымъ неравенствамъ, духовный цензъ не создается цензомъ матеріальнымъ. Это должно было бы быть признано разъ навсъгда. Цъннымъ въ разсужденіяхъ г. Мережковскаго нужно признать постановку вопроса объ отношеніи между духомъ и плотью. Въ «плоти» для него символизируется вся свътская культура, наука, искусство, государство, бракъ. Христіанская религія можетъ имъть будущее только, если она освятитъ «плоть»-человвческую культуру. Туть ставится очень важная проблема. Г. Мережковскій, повидимому, считаеть себя православнымъ, что не машаеть ему рашительно выступать противъ историческаго христіанства, которое на его взглядъ приняло одностороннее и прямо ложное аскетическое направленіе. Онъ пропов'ядуеть христіанство второго проишествія.

Последнія заседанія религіозно-философскаго общества посвящены вопросу о браке, существенной стороне общаго вопроса о «плоти». Это—спеціальность г. Розанова, по этому вопросу онъ обнаруживаеть «еретическую» тенденцію къ ветхому завету и очень пугаеть представителей православнаго духовенства. Но разсмотреніе брачнаго вопроса не входить въ нашу задачу.

Въ 13-мъ засѣданіи г. Мережковскій, между прочимъ, заявляетъ: «Мы сошлись сюда, чтобы помогать другъ другу искать истину, раздѣлить другъ съ другомъ неизбѣжныя муки сомнѣнія. У меня просто сердце закрывается въ тѣхъ случаяхъ, когда я встрѣчаюсь съ притязаніемъ на обладаніе абсолютнымъ знаніемъ». Это есть провозглашеніе свободы религіознаго алканія и непріятно слушать такія вещи г. Скворцову и ему подобнымъ, монополизировавшимъ абсолютную истину и спекулирующимъ ею для самыхъ зементь правед Ісания Кронитацискій, этоть ограниченный предстивитель подписимого правосдавія, осудать «Новай путь» и признать его «пеблагонадемность». Такинь ображнь, онь выпасачный разъ подгледдать, что на почей сампераванія не пометьботь пинамой религіонной мысли и пинамого религіонаго движенія что сампіонируєтся, на качестий благочестивато, полько полощено,

Все это ново на фонт русской жили, но это только первие побыти сознательнаго резигознаго дижненія, которое поставить русскому самодержавію свой улиматумь и тымь исполнить свой историческій резигіозный долгь. Вь заключеніе им потимъ сказать, почему, нашь виглядь, аргументація гг. Минскаго, Мережковскаго и др. въ защиту свободы совъсти несовършенна и неплалистична, и какъ вопрось о свободь совъсти должно ставить.

Именно идеалисты и мистики не могуть приводить позитивноутилитарныхъ аргументовъ въ защиту ли свободы совъсти или противъ нея, во имя торжества какой-нибудь положительной религів или во имя ея сокрушенія. Свобода совъсти есть абсолютная цънность, благо само въ себъ, право свободной совъсти есть неотъемленое естественное право человъческой дичности, непосредственное выраженіе ея метафизическаго существа, и нъть на земль такой прии, во имя которой можно было бы посятнуть на это право, отчуждать его, но воль зи царя, или воль народа. Нътъ такихъ приед и на небр, потому что царство Божіе есть царство свободи, путь къ нему лежить черезъ развите человъчества къ свободъ и естественныя права человъка, которыя должны быть воплощены въ обществъ, являются прежде всего показателемъ высшей, небесной природы человъка, они-даръ Божій и за охрану и развитіе этого дара на земль человых отвычаеть передъ Богомъ. Намъ долженъ быть одинаково ненавистенъ, какъ утилитаризмъ земной, расцънивающій права человіка съ точки зрінія государственнаго благоденствія 1), такъ и утилитаризмъ небесный, посягающій на человъческое право и свободу во имя положительной религін, во имя насильственнаго спасенія людей, ихъ благоденствія на томъ свътв <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Настоящимъ представителемъ государственнаго утилитаризма является г. Плеве и ему подобные, и намъ представляется чудовищнымъ теоретическимъ педоразумъніемъ, когда на эту точку зрънія сбиваются люди иныхъ стремленій, люди жаждущіе свободы.

Въ основаніи положительной христіанской религіи лежить евобода и потому аргументація представителей церкви внутренно порочна.

Въ свободъ, поставленной вамъ вашего благополучіе, спасеніе человъчества и истинная человъчность. Гибель грозить только отъ попиранія свободы, отъ непризнанія правъ личности, въ этомъ— духовная смерть, смерть религіи и культуры, въ этомъ— невозможность самого общества, и борьба за свободу и право есть борьба не только за абсолютныя цѣнности жизни, но и за самое жизнь, за элементарныя блага жизни. Намъ русскимъ людямъ, нужно ясно и рѣшительно сознать нашу великую отвътственность передъ исторіей, передъ будущностью нашей родины и направить всѣ дѣла и помышленія наши на наше національно-политическое освобожденіе, поистинѣ освобожденіе всей націи нашей, въ которомъ религіозное освобожденіе должно занять свое мѣсто. Историческій часъ уже пробилъ, силы народныя возстали и никто не можетъ теперь отказываться отъ своихъ политическихъ обязанностей и политическихъ правъ.

## О новомъ русскомъ идеализмѣ 1)

"Русскіе мальчики какъ-то до сихъ поръ орудують. Иные то-есть? Воть, напримъръ адъшній вонючій трактирь, воть они и сходятся, засъли въ уголъ. Всю жизнь прежде не знали другъ друга, а выйдуть изъ трактира, сорокъ лъть опять не будутъ знать другъ друга, ну и что же, о чемъ они будутъ разсуждать, пока поймали минутку въ трактиръ-то? О міровыхъ вопросахъ, не иначе: есть ли Богъ, есть ли беземертіе? А которые въ Бога не въруютъ, ну, тъ о соціализмъ и объ анархизмъ заговорять, о передълкъ всего человъчества по новому штату, такъ въдь это одинъ же чортъ выйдетъ, всъ тъ же вопросы, только съ другого конца. И множество, множество самыхъ оригинальныхъ русскихъ мальчиковъ только и дълаютъ, что о въковѣчныхъ вопросахъ говорятъ у насъ въ наше время. Развъ не такъ?\*

Достоевский

L

Ростъ идеалистическихъ исканій и идеалистическихъ теченій въ философіи, литературѣ и жизни можно считать основнымъ фактомъ русской духовной культуры послѣднихъ лѣтъ. Тутъ бъется пульсъ новой мысли, разыгрываются страсти, вызываются недоумѣнія и раздраженія однихъ, ожиданія и надежды у другихъ. Наши журнальные позитивисты, повидимому, потеряли способность чѣмънибудь интересоваться, кромѣ ниспроверженія новѣйшаго идеализма, и подымають смѣшной шумъ, какъ будто человѣчеству грозитъ гибель отъ вторженія идеализма, какъ будто другой врагъ, старый, общій намъ съ позитивистами, бъющій на каждомъ шагу грубой силой, отступаеть на второй планъ. Пусть мы праздные мечтатели и томимся призрачной жаждой, — мечты и призраки показались нашимъ противникамъ сильнѣе и опаснѣе реальнаго врага. И

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ философіи и психологіи" 1904 г.

сколько туть обнаружилось непониманія и незнанія, сколько странных и печальных в недоразумівній, какая некультурность полемических пріемовь и примитивность настроеній! Я хочу поговорить въ своей стать объ этомъ русскомъ идеализмів, стоящемъ, теперь въ центрів вниманія, и хоть отчасти разсівять нівкоторыя недоразумівнія.

Прежде всего нужно сказать, что у насъ нъть опредъленнаго: яснаго и цельнаго идеалистического міровоззренія, которое объединяло бы всехъ такъ называемыхъ «идеалистовъ», и никто изъ насъ, участвующихъ въ идеалистическомъ движеніи, не претендуетъ на это. Идеалистовъ объединяетъ не столько опредвленное и единообразное положительное міровозарѣніе и вѣрованіе, сколько искание и отрицательное отношение къ ограниченности позитивизма недовольство познающаго духа. Въ идеализмъ существуетъ много отгівнковъ и фракцій, и его представители не пришли еще къ устойчивому міровозарівнію: впереди открывается много путей. Уже теперь опредвляется, по крайней мврв, двв фракціи идеализма: одна решительно метафизическая, съ тяготеніемъ къ религіи трансцендентнаго, другая этико-гносеологическая, плывущая въ руслѣ кантовскаго трансцендентальнаго идеализма. Самое слово идеализмъ, сдълавшееся случайно боевымъ кличемъ, очень сбивчиво и должно вызывать много недоумвній. По разнаго рода нефилософскимъ ассоціаціямъ выраженіе это получило какой-то привкусъ прекраснодушія и даеть поводъ къ самымъ нелѣнымъ требованіямъ и непопадающему въ цель острословію. Можно, конечно не останавливаться на томъ, что идеализмъ, какъ филосовское направленіе, не есть претензія на какую-то особенную возвышенность и идеальность. Мы никогда ни пытались посягать на возвышенныя добродътели позитивистовъ, мы только указывали на ихъфилософскую слабость, на упрощенность и примитивность ихъ мірововзрівнія, на противорічія между ихъ идеалистическими настроеніями и ихъ теоріями. Но слово идеализмъ можетъ вызвать недоразумінія и съ чисто философской точки зрвнія.

Самую большую путаницу вызываеть терминъ идеализмъ въ теоріи познанія, и здѣсь особенно легко ввести въ соблазнъ людей, мало знакомыхъ съ философіей. Дѣло въ томъ, что идеализмъ въ теоріи познанія не благопріятствуетъ метафизикѣ и въ большинствѣ случаевъ приводитъ къ феноменализму, или, что то же, къ позитивизму, а реализмъ въ теоріи познанія, конечно, не наивный, открываетъ двери для метафизическаго знанія, является какъ

бы гносеологическимъ оправданіемъ метафизики. Современные гносеологи, трансцендентальные идеалисты во всехъ его оттенкахъ. примыкающіе въ Канту, приходять въ конців-концовь въ закрівпленію позитивизма. Реальность, бытіе, истинно сущее объявляется фикціей и торжествуєть самый настоящій иллюзіонизмъ. Идеалистическая теорія познанія, въ сущности, все сводить къ идеямъ и категоріямь, за которыми пустота, которыя не им'єють носителя; она не можетъ выйти изъ заколдованнаго круга понятій и не находить путей къ реальности, въ глубь бытія. Чистый и характерный трансцендентальный идеалисть Когенъ рашительный врагъ метафизики и самый настоящій позитивисть, онъ только на незыблемыхъ, раціональныхъ основаніяхъ (идеяхъ, апріорныхъ категоріяхъ) строить позитивное зданіе нашего познанія и нашей нравственности. Загадка бытія въ его бездонности и таинственности совершенно упраздняется для такихъ идеалистовъ и именно потому, что они идеалисты, что для нихъ все сводится къ идеямъ разума, къ системѣ понятій 1). Виндельбандъ сводить объективную реальность къ нормальности разума; онъ не выходить изъ категорій и понятій, изъ идей и цінностей на просторъ бытія, сущаго; конечная его инстанція — сверхъиндивидуальный разумъ, источникъ объективныхъ нормъ и ценностей, но ведь разумъ этотъ не обладаетъ жизнью, не есть бытіе 2). Остроумная и нелишенная глубокомыслія школа имманентнаго гносеологическаго монизма съ Шуппе во главъ доводить до логическаго конца и обнажаетъ основные дефекты всей почти намецкой гносеологіи. Это бладный призракъ гегелевскаго панлогизма, окончательно отдающій насъ во власть иллюзорности; тутъ совершенно невозможенъ трансцензусъ къ бытію, такъ какъ всякое бытіе объявляется имманентнымъ мышленію, тождественнымъ съ нимъ, и все разрѣшается въ «сознаніе вообще», въ безсодержательную тавтологію. Одинъ изъ замівчательнейшихъ позитивистовъ и эмпириковъ, Лаасъ, тоже ведь идеалисть въ теоріи познанія, тоже отрицаеть реальное, превра-

<sup>1)</sup> Влижайшій единомышленникь Когена, Наторпъ, въ своей интересной книгъ "Platos Ideenlehre. Eine Einführung in den Idealismus", дълаеть характерную попытку вытравить изъ Платона всё онтологическіе элементы и истолковать платоновскія идеи въ духъ неокантіанскаго ученія о катеторіяхъ. Платонъ превращается чуть не въ послъдователя Когена.

<sup>2)</sup> Талантливый и остроумный ученикъ Виндельбанда Риккертъ еще ярче отстаиваетъ разрѣшеніе всякой объективной реальности въ нормативность разума.

шаеть міръ въ призрачную видимость, въ относительныя явленія безъ субстрата и носителя. Тутъ идеализмъ и позитивизмъ трогательно сходятся другъ съ другомъ и въ конечномъ счетв отстаивають одну и ту же философію сказуемаго безъ подлежащаг о Всв эти гносеологическія направленія враждебны метафизическому познанію, такъ какъ въ нихъ или совству игнорируется проблема реальности и не анализируется понятіе бытія или наше грубокое сознаніе трансцендентной реальности, сознаніе бытія внт понятій, объявляется фиктивнымъ, кажущимся, все признается имманентнымъ мышленію съ его категоріями, сводится къ идеямъ безъ носителя, безъ сущаго.

Въ грандіозномъ и величественномъ намятникъ германскаго идеализма, въ панлогизмъ Гегеля, произошло какъ бы окончательное соединение гносеологического и онтологического идеализма, идет дана была жизнь, идея была цонята какъбытіе, бытіе-какъ идея. Но этой грандіозной идеалистической систем'я не дано было преодольть иллюзіонизма, скрывающагося въ самой природь абстрактнаго, раціоналистическаго идеализма. У Гегеля изчезаетъ различіе между бытіемъ и небытіемъ, абсолютный идеализмъ приводить къ абсолютному ничто. За универсальной логикой не оказалось истиннаго бытія, живого, индивидуальнаго сущаго. Изъ удушливой темницы сковывающихъ насъ понятій не было путей къ бытію; это коренной гръхъ абстрактнаго раціонализма, пытающагося постигнуть мірь путемъ дедукціи понятій изъ разума, отвлеченно разсѣкающаго нашу духовную природу во имя разсудочной ея стороны. Мы должны возстановить права живого опыта, не отвлеченнаго и частно-условнаго опыта эмпириковъ-позитивистовъ, а того опыта, въ которомъ мы непосредственно соприкасаемся съ истинно сущимъ, съ живой душой міра. Мы должны живо протестовать противъ раціоналистическихъ попытокъ убить воззраніе понятіемъ; эту необходимость глубоко сознавалъ Шопенгауэръ, можеть быть ближе другихъ подошедшій къ истинному пути метафизическаго знанія. Шопенгауэръ быль однимъ изъ немногихъ сверхрапіоналистовъ въ исторіи философіи и въ этомъ онъ намъ близокъ 1). Можно смѣло сказать, что судьба метафизики, судьба всей философской мысли будущаго связана съ преодоленіемъ двухъ твердынь, стоящихъ на дорогъ: Канта и Гегеля, гносеологическаго

<sup>1)</sup> См. прекрасную книгу Фолькельта "Артуръ Шопенгауэръ". Ирраціонализмъ Шопенгауэра, связанъ съ пессимистическимъ ученіемъ о неразумности и слъпотъ міровой воли, но не сверхраціонализмъ.

идеализма, раціоналистическаго, несмотря на весь свой критицизмъ. которымъ заражена вся современная нѣмецкая философія, и абсолютнаго, абстрактнаго идеализма, еще болве раціоналистическаго, теперь многими незаслуженно забытаго, но представляющаго ту предвльную точку, въ которой мы упираемся въ тупикъ; на этомъ пути уже все исчернано и нужно искать новыхъ. Гегеліанцы въ своихъ исканіяхъ субстрата, подлежащаго, сущаго, въ желаніи выйти изъ удушливой атмосферы абстрактныхъ понятій перешли къ матеріализму, и въ этой поныткъ твердо опереться на матерію была глубокая внутренняя логика. Но намъ тутъ нечего дёлать. Самобытной русской философской мысли, которой мы еще не наулись достаточно ценить, принадлежить самая глубокая и самая блестящая критика гегеліанства и всякаго вообще раціонализма: вся она тягответь къ метафизическому реализму, къ конкретному спиритуализму, къ возстановленію того целостнаго опыта. въ которомъ непосредственно дано суще 1). Въ этомъ я вижу съмя, изъ котораго выростетъ русская философская мысль, призванная внести свою лепту во всемірную культуру.

Воть почему въ теоріи познанія намь правильнье было бы называть себя реалистами; трансцендентный реализмъ—воть гно-сеологическая точка зрвнія, къ которой тягответь метафизическая фракція идеализма. Въ метафизикъ выраженіе идеализмъ тоже не совсьмъ хорошее, лучше было бы назвать себя сторонниками спиритуализма или панпсихизма, такъ какъ въ основъ бытія мы полагаемъ духъ, а не идею. Болье какъ будто бы умъстенъ терминъ идеализмъ въ этикъ, поскольку мы признаемъ абсолютныя цънности, но и то пожалуй невърно называть идеализмомъ этику, которая покоится на метафизикъ, онтологіи, видитъ основу добра

<sup>1)</sup> Первымъ русскимъ мыслителемъ, ставшимъ на этотъ путь, былъ Хомяковъ. Онъ ясно созналъ несостоятельность раціоналистическихъ путей европейской философіи и далъ глубокомысленную критику Гегеля. У него уже обозначились основныя черты того, что можно назвать конкретнымъ спиритуализмомъ. См. "Сочиненія А. С. Хомякова, т. І, стр. 263—348. Славянофильскія заблужденія Хомякова и отрывочный, случайный характеръ его философскихъ работъ помъщали справедливой оцънкъ этого выдающагося мыслителя. Дъло, начатое Хомяковымъ, блестяще продолжалъ Вл. Соловьевъ, котораго начинаютъ все болъе и болъе цънить. Не могу также не указать на замъчательный трудъ Л. М. Лонатина "Положительныя задачи философскихъ работъ и должна быть наконецъ оцънена по достоинству.

не въ трансцендентальныхъ идеяхъ, а въ трансцендентной природъ духовныхъ существъ. Вообще, многіе такъ называемые идеалисты исповъдуетъ скоръе онтологиямъ, чъмъ идеализмъ, въ основъ ихъ міровозарънія лежитъ не понятіе, не идея (гносеологическая и этическая), а метафизическое бытіе. Мы опять должны признать приматъ бытія надъ мышленіемъ, хотя совсъмъ не въ томъ смыслъ, въ какомъ это признаютъ эмпирики и матеріалисты. Это, конечно, требуетъ большихъ поясненій, которыя я со временемъ и надъюсь представить, а пока я только хотълъ указать на двусмысленность и неясность того условнаго словечка «идеализмъ», которымъ мы себя хвалимъ, другіе же насъ ругаютъ. Временно будемъ пользоваться этой общей скобкой «идеализмъ» для простоты и удобства.

## T.IL.

Нѣкоторымъ нашимъ противникамъ кажется, что новѣйшій идеализмъ есть досужая выдумка кучки литераторовъ, которые вдругъ начали фантазировать. Другіе обвиняють насъ въ простомъ переложеніи последнихъ немецкихъ книжекъ по философіи. Но справедливый судъ долженъ будеть признать, что корни идеализма заложены глубоко въ землъ, что онъ въ высшей степени націоналенъ и вмъсть съ тъмъ универсаленъ. Эти корни лежатъ въ глубинъ русскаго національнаго духа и ихъ можно ясно видъть въ великой русской литературъ. Нельзя спорить противъ того, что литература является выраженіемъ и отраженіемъ національнаго духа. Бъ литературномъ творчествъ сказывается наша родная природа, самая интимная и индивидуальная сторона нашего національнаго существа. Самые общечеловические поэты были вмисти съ темъ и самыми національными, какъ, напр., Гете. Русская литература-наша національная гордость; она единственный вкладъ нашъ въ міровую культуру и въ ней сокрыты величайшія для нашей родины пророчества. Чрезвычайно интересно и поучительно было бы провести параллель между русской и европейской литературой.

Новъйшее идеалистическое теченіе предсказано всей исторіей русской литературы; въ ней заложены глубочайшія философскія и религіозныя алканія и, можеть быть, задачей русской философіи и публицистики является разработка мотивовъ русской литературы. Уже не разъ указывали на то, что никто не интересуется

такъ конечными философскими вопросами бытія, какъ русскіе, и только нашею культурною молодостью, слабымъ еще развитіемъ интеллектуальной культуры можно объяснить недостатокъ систематической философской мысли. Я, впрочемъ, не теряю надежды по-казать, что зачатки русской философской мысли качественно выше современной европейской философіи, измельчавшей и раздробленной, и въ нихъ заключена возможность самостоятельнаго и плодотворнаго философскаго творчества.

Присмотритесь прежде всего къ Пушкину, этому чуду русской исторіи, настоящему созидателю и зачинателю не только русской литературы и русскаго языка, но и всей духовной нашей культуры. Мы не умъемъ его цънить, мы относимся къ нему слишкомъ по-школьному и не даемъ себв отчета въ его величіи и глубинъ, въ его значении даже для нашего времени. Пушкина настоящимъ образомъ оцвнилъ только Достоевскій въ своей знаменитой ръчи на пушкинскомъ праздникъ. Своимъ родственнымъ Пушкину геніемъ онъ поняль общечелов'вческій, универсальный характеръ творчества Пушкина и во всечеловъческомъ увидълъ національную черту нашу 1). Пушкинъ впервые вывель этого в'ячнаго скитальца земли русской, всечеловека съ мятежнымъ и тоскующимъ духомъ; онъ предугадалъ исторію русской интеллигенціи XIX въка, въ немъ уже были тв глубины, которыя до последней степени раскрылись въ творчестве Толстого и Достоевскаго <sup>2</sup>). Вопросъ о смыслю жизни, мучительныя религіозныя, философскія и нравственныя исканія все бол'є проникають творчество нашихъ художниковъ. Въ этомъ отношеніи яркимъ примъромъ является трагическая судьба Гоголя. Русская тоска по смыслу жизни, -- воть основной мотивъ нашей литературы и воть что составляеть самую сокровенную сущность русской интеллигентной души, мятущейся и скитающейся, тревожно работающей надъ проклятыми вопросами, которые сделались для нея вопросами собственной индивидуальной судьбы. Въ этомъ наше главное отличіе

<sup>1) &</sup>quot;Стать настоящимъ русскимъ,—говорить Достоевскій,—стать вполнъ русскимъ, можеть быть, и значить только стать братомъ всъхъ людей, всечеловъкомъ, если хотите". См. "Дневникъ писателя за 1877 г." Достоевскій часто указываеть на эту національную особенность русскаго интеллигента: онъ пламенный патріоть Запада, такъ какъ Западъ для него мечта о всечеловъческомъ, а не сърая дъйствительность, не скучная проза, какъ для человъка европейскаго.

<sup>2)</sup> Очень върныя замъчанія объ этомъ можно найтя у г. Мережковскаго. См. его книгу "Л. Толстой и Достоевскій".

отъ мъщанства европейской интеллигенціи, похоронившей подъ толстыми пластами буржуазной положительности въру въ смыслъ жизни и исканіе Бога. Какъ отразился русскій интеллигентный человѣкъ въ творчествѣ Толстого и Достоевскаго? Пьеръ Безухій, князь Андрей, Левинъ, Нехлюдовъ, Раскольниковъ, Иванъ Карамазовъ, Ставрогинъ, Кирилловъ и т. п., всф они живутъ неустанной внутренней работой налъ вопросомъ о смыслъ жизни, о Богъ, о добрв и злв, ищуть религіи; ихъ индивидуальная судьба твсно. неразрывно срослась съ конечными вопросами человъческаго существованія. Герои Достоевскаго корчатся въ мукахъ, трагизмъ достигаеть въ нихъ небывалыхъ еще размъровъ и все потому, что въ ихъ раздвоенной душт Льяволъ съ Вогомъ борются. Толстой, у котораго были все блага земныя, и слава, и богатство, и семейное счастье, чуть не сходить съ ума и хочеть покончить съ собой оть того, что не можеть рашить вопроса о смысла жизни. Пойметь ли это западно-европейскій человікъ, который привыкъ кончать самоубійствомъ въ случаяхъ какихъ-нибудь крупныхъ неудачь своей личной житейской карьеры? Эта глубокая внутренняя тревога, эта тоска по утерянному Богу, эта жажда высшаго смысла жизни чувствовалась уже у Пушкина. Лермонтова и Гоголя. У Гл. Успенскаго, писателя мало еще оцвненнаго, въ творчествъ котораго привыкли видеть только народническо-гражданскіе мотивы, можно найти редигіозно-философское верно. Это такъ характерно для русской литературы, что въ ней вопросы соціальные и гражданскіе тесно сплетались съ вопросами нравственными, религіозными 🗷 философскими. Эта жажда высшей гармоніи у Успенскаго есть жажда религіозная, исканіе Bora, она не исчерпывается простымъ желаніемъ соціальныхъ улучшеній. То же у нашего современника Чехова съ его «Скучной исторіей». Да, въ нашей литературв мы должны искать источника нашей національной гордости, а никакъ не въ другихъ сторонахъ нашей своеобразной исторіи, позорныхъ и темныхъ 1).

<sup>1)</sup> Г. Волынскій высказаль совершенно върную мысль, что русская критика оказалась неспособной оцънить все величіе русской художественной литературы. На то были свои историческія причины, но теперь настало уже для этого время, и долгь этоть лежить на русскомъ идеалистическомъ движеніи. См. книгу Волынскаго "Русскіе критики". Волынскій высказаль много върныхъ и цънныхъ мыслей, смълыхъ для того момента, когда его книга появилась, но къ сожалънію онъ ее испортиль отсутствіемъ исторической перспективы.

Иначе отразился европейскій челов'єкъ XIX в'єка въ своемъ буржуазномъ романъ. Онъ цъпко хватается за свою сопіальную среду и украпляеть свое жизненное положение; въ немъ нать этихъ исканій, этой религіозной тревоги. Въ соціальной оппозиціи буржуазному обществу тоже понизились духовные запросы, и она не создала своей литературы, своей духовной культуры, окончательно порывающей съ мъщанскимъ царствомъ 1). Фаусты и Манфреды временно исчезають изъ обуржуазившейся европейской культуры и какъ бы перевоплощаются въ героевъ Достоевскаго и Толстого. Богь умерь, и интересы такъ измельчали, что не осталось настоящаго исканія смысла жизни. Одинокая индивидуальность Ницше (безъ ницшеанцевъ) возвышается надъ европейской культурой и поражаеть своимъ чисто славянскимъ религіознымъ алканіемъ. Въ новъйшихъ теченіяхъ въ искусствъ замъчается переломъ, какія-то исканія, начинается возстаніе противъ всепоглощающаго мѣщанства, но и туть въ психологической утонченности часто утопаютъ конечные вопросы человъческого существованія и нътъ творческой мощи, - школа мъщанскаго позитивизма и натурализма слишкомъ раздробила душу 2). Выше Толстого и Достоевскаго современная европейская литература не подымалась, и она долго еще будеть учиться у нашихъ великихъ художниковъ-философовъ.

Тѣ же черты русскаго національнаго духа сказываются и въ исторіи нашей публицистики и критики, и въ нашихъ общественныхъ движеніяхъ. Русская публицистика и критика пропитаны философскими исканіями; замѣчательнѣйшіе наши публицисты были мыслителями и учителями жизни. Славная эпоха 40-хъ годовъ, которая намъ теперь опять близка, была философской по преимуществу. Публицисты и критики, какъ славянофильскаго, такъ и западническаго лагеря, рѣшали всѣ вопросы жизни въ связи съ основными вопросами философіи, духовная атмосфера была пропитана нѣмецкимъ идеализмомъ, Шеллингомъ и Гегелемъ. Славянофилы рѣшительно строили свое міровоззрѣніе на принципахъ философскаго идеализма и проявили даже философскую самобытность. Крупнѣйшій теоретикъ славянофильства и одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ русскихъ

Этимъ я, конечно, не хочу пронизить содіальнаго значенія этой борьбы съ буржуваїей.

<sup>2)</sup> Декадентскія и модернистскія теченія въ литератур'в и искусствъ-явленіе очень сложное и интересное. Туть глубокій внутренній кризись современнаго человъка, и онъ не нашель еще себъ достойнаго освъщенія и изслъдованія.

умовъ - Хомяковъ былъ настоящимъ философомъ, и у него уже памфчены оригинальныя черты конкретнаго идеализма въ отличіе оть германскаго абстрактнаго идеализма, которыя впоследствіи сложились въ целую философскую систему у Вл. Соловьева 1). Но Герцена и Бълинскаго тоже мучили философскія проблемы; философскій идеализмъ провель въ нихъ глубокую борозду и къ своему соціальному радикализму они пришли, какъ къ религіи, въ результать своихъ философскихъ и моральныхъ исканій. Они страшно національны; они не могли ни на чемъ успоконться. 60-е годы были эпохой отрицанія философіи и торжества самаго элементарнаго и наивнаго матеріализма; но и туть сказалось идеалистическая и философская природа русскаго интеллигента. На матеріализмв и атензмв Чернышевскаго и Писарева лежить почти религіозная печать: ихъ безпокоять все тѣ же проклятые вопросы. публицистика ихъ въ концъ-концовъ философская по духу: они хотели учить смыслу жизни. Въ 70-е годы Лавровъ и Михайловскій были настоящими философами по вопросамъ, которые ихъ мучили, которые они пытались разрешить. Уже не разъ указывали, что вся субъективная соціологія наша была неуклюжей попыткой решить на почет позитивизма чисто метафизическія проблемы. Когда у насъ въ 90-е годы возникъ марксизмъ, то онъ сразу принялъ философскую окраску: его связывали то съ гегелевской діалектикой, то съ кантіанствомъ, и онъ удовлетворяль все той же религіозной жаждѣ русской интеллигенціи.

А наши общественныя теченія? Соціальный радикализмъ быль религіей для русской интеллигенціи и потому часто проводиль къ религіозному мученичеству. Какъ мало было въ нашихъ обществанныхъ движеніяхъ политическаго реализма; общественная борьба была для русскаго интеллигента не столько преслѣдованіемъ конкретныхъ политическихъ задачъ, сколько рѣшеніемъ личной нравственной проблемы. Странное существо русскій интеллигентъ, единственное въ своемъ родѣ, и на ряду съ чертами отрицательными и даже нелѣпыми онъ несетъ въ себѣ зачатки чего-то высшаго и лучшаго, чѣмъ европейскіе люди.

Но почему же у насъ не было настоящей философіи и настоящихъ философовъ? Вотъ вопросъ, которымъ обыкновенно побиваютъ всѣ утвержденія о нашемъ философскомъ національномъ духѣ. Философія, часто говорятъ, есть у насъ чужеядное растеніе;

11

<sup>1)</sup> Хомяковъ несомнъвно предвосхитилъ соловьевскую критику отвлеченныхъ началъ.

она у насъ является плохимъ переводомъ съ нъмецкаго. Это невкрио: въ этомъ мивніи сказывается незнаніе и русской, и европейской философіи. Да, у насъ не было философовъ, которыхъ можно было бы сравнить съ великими классиками европейской философіи; у насъ не было Спинозы и Лейбница. Канта и Фихте, Гегеля и Шопенгауэра; въ русской философіи мы никого не могли бы сопоставить съ нашимъ Пушкинымъ и Гоголомъ, Толстымъ и Лостоевскимъ. При всей глубинъ нашихъ философскихъ исканій у насъ еще очень низкая философская культура и тяжелыя препятствія стоять на пути ея развитія. Но сравнимъ русскую и евронейскую философію последнихъ десятилетій, и мы увидимь, что русская философія немногимъ ниже, а качественно даже выше европейской и что она вполнъ самобытна. Европейская философская мысль находится въ состояніи упадка, раздробленія и измельчанія: позитивизмъ произвель слишкомъ большое опустошеніе. Во Франціи философіи почти н'ять, въ Англіи слабо даеть себя знать только неогегельянское теченія 1). Наиболю процватаеть философія въ Германіи, философская культура тамъ дъйствительно очень высока. Но куда девался великій философскій духъ прошлаго. какъ измельчала мысль у современныхъ академическихъ философовъ Германіи. Всв они пишутъ гносеологическіе трактаты, перебирають всемозможные оттенки критицизма, такъ или иначе примыкающаго къ Канту, съ научною кропотливостью изследують отдъльные вопросы и не могуть выйти на просторъ философскаго творчества. Въ современной Германіи ніть ни одного настоящаго крупнаго философа, если не считать одинокаго Гартманна <sup>2</sup>). Даже у Вундта при всей его широтв и многосторонности нвть настоящаго философскаго творчества, нътъ смълости и глубины. Конечно у Виндельбанда и Риккерта, Когена и Наторпа, Шуппе и Авенаріуса можно найти много остроумныхъ и тонкихъ мыслей, можно многому научиться; но и у этихъ лучшихъ какъ понизилось качество философскихъ исканій, какое чувствуется безсиліе творить, созидать философскую мысль будущаго. Германская философская мысль переживаеть несомнънный кризись; это такое же переходное состояніе, какъ и новъйшія теченія въ искусствъ. Нужно стать на

<sup>1)</sup> Гринъ, Кердъ, Меканзи и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ ближайшемъ прошломъ можно остановиться только на Лотце, настоящемъ метафизикъ, ръдкомъ въ нъмецкой философіи спиритуалистъ.

совершенно новую дорогу, чтобы идти дальше, нужно преодольть и неокантіанство, и имманентную школу, и эмпиріокритицизмъ, вообще весь этотъ рафинированный позитивнямъ или позитивный идеализмъ, приведщій къ безнадежному иллюзіонизму, къ отрицанію сущаго. Всё оттёнки позитивизма и критицизма, самые позитивные и самые идеалистическіе, страдають одной и той же бользнью духа—въ раздробленныхъ интересахъ обыденной жизни, обыденнато знанія и обыденной морали оказалась затерянной проблема Бога, проблема человіка, какъ сущаго. Раздробленность и разорванность всёхъ сторонъ культуры, философіи, искусства, соціальной борьбы, распреділеніе всего по отдільнымъ комнатамъ, неснособность претворить все въ одинъ вопросъ о судьбі человіка и о его отношеніи къ сверхъчеловіческому—вотъ основныя черты, которыми характеризуется современное состояніе европейскаго общества и все его мышленіе.

Въ молодой еще вусской философіи есть задатки болве зпороваго и правильнаго развитія философской мысли; у насъ въ большей степени охраняются великія философскія традиціи прошлаго. Прежде всего я долженъ указать на двухъ крупныхъ философовъ, которые по розмаху мысли, по ширинъ кругозора, по глубокому проникновенію въ исторію философской мысли стоять значительно выше современныхъ немецкихъ философовъ, - я говорю о В. Чичеринъ и Вл. Соловьевъ, которыхъ такъ обидно мало знаеть русское интеллигентное общество. Чичеринъ менъе самобытенъ и менве близокъ намъ: онъ слишкомъ раціоналисть и доктринеръ, но это круиный умъ, человъкъ огромныхъ знаній и въ большую заслугу нужно ему поставить то, что онъ охранялъ завъты классического идеализма, защищаль метафизику въ эпоху философскаго безвременья; онъ быль гегельянцемъ и гегельянцемъ критическимъ, когда Гегель вызывалъ только легкомысленное зубоскальство 1). Вл. Соловьевъ-самый крунный и самый оригинальный русскій философъ, достойный занять мѣсто въ исторіи философіи послѣ немецкихъ классиковъ идеализма. Самобытный и національный карактеръ философін Соловьева выразился въ томъ, что онъ созналь необходимость перехода абстрактного идеализма, нашедшаго себъ завершение у Гегеля, къ идеализму конкретному. полагающему въ основание философии не абсолютныя идеи, а кон-

<sup>4)</sup> О заслугахъ "Философіи права" Чичерина, о его ръшительной защить естественнаго права, этой основной для насъ идеи, нужно было бы говорить особо.

кретное суще 1). Вивств съ твиъ онъ поняль философію не какъ «отвлеченное начало», а какъ цельное, органическое міро- и жизнепониманіе, въ ен неразрывной связи съ вопросомъ о смыслѣ и значеніи жизни, съ религіей. Ниже я еще буду говорить о конкретномъ идеализмъ, или върнъе спиритуализмъ, какъ той философіи будущаго, которая зачинается въ Россіи. Во всякомъ случав Соловьевымъ могла-бы гордиться дюбая страна, какъ мыслителемъ первокласснымъ. Но у насъ есть еще настояще философы ничуть не ниже современныхъ европейскихъ, но совершенно неоциненные. Особенно я бы хотиль напомнить объ А. А. Козлови, которому принадлежить очень тонкая гнесеологическая защита спиритуализма, или какъ онъ предпочиталъ выражаться, панисихизма. Я считаю большою заслугой Козлова, что въ эпоху позитивизма и неокантіанства, игнорированія проблемы бытія и отрицанія всякой онтологіи онъ на первое місто поставиль гносеологическій анализь понятія бытія и рішительно защищаль идею субстанціональности, шелъ по пути гносеологического оправданія безвременного и безпространственнаго бытія духовныхъ субстанцій 2). Талантливыми и значительными философами являются также наши современники Л. Лонатинъ и кн. С. Трубецкой; у нихъ тоже можно отмънить самобытныя черты русской философіи-конкретный спиритуализмъ. метафизическое ученіе о сущемъ 3). При подъемѣ нашей культуры и нашего философскаго образованія мы можемъ ждать расцвіта философской мысли въ Россіи и мысли самобытной. Эти особен-

См. "Критику отвлеченныхъ началъ" и "Философскія начала цъльнаго знанія".

<sup>2)</sup> См. его "Весѣды съ петербургскимъ Сократомъ", печатавинася въ "Своемъ словъ". Эти "Весѣды" должны занять видное мѣсто въ исторіи русской философіи; да онъ сдѣлали бы честь и нѣмецкой гносеологическій литературъ. Огромное значеніе имѣетъ то различіе между сознаніемъ и знавіемъ, которое пытается установить Козловъ; этимъ открывается путь къ утвержденію трансцендентнаго бытія и устраняются вредныя раціоналистическія предположенія. Козлова можно скорѣе всего назвать неолейбниціанцемъ. Теперь очень своевременно и полезно противополагать Канту Лейбница, но Лейбница, очищеннаго огнемъ критицизма отъ стараго раціонализма.

<sup>3)</sup> Я уже указываль на замвчательный трудь Лопатина "Положительныя задачи философіи". Козловь по гносеологическимь своимь вглядамь, отрицающимь реальность пространства, времени и матеріи, приходить къ болве рышительному спиритуализму, чымь Лопатинъ и Соловьевъ.

ности русской философіи, философіи будущаго заложены въ русской литературѣ, въ нашемъ національномъ духовномъ складѣ.

Въ русской духовной культурѣ глубоко лежатъ корни своеобразнаго идеализма, который теперь сознательно разрабатывается новъйшей русской философіей и публицистикой,—вотъ на что я хотѣлъ указать. Новъйшій русскій идеализмъ, несмотря на его краткую исторію и неопредълившійся характеръ, націоналенъ въ лучшемъ подлинномъ смыслѣ этого слова; онъ не есть продукть шатанія мысли кучки неустойчивыхъ литераторовъ. За нами и за насъ вся исторія нашей родной культуры и въ этомъ залогъ нашей правоты и жизнеспособности. Мы глубоко сознаемъ наше духовное единство съ Толстымъ и Достоевскимъ, которымъ удивляется весь міръ.

Такъ какъ я подвергнусь обвинению въ славянофильскихъ и національных в симпатіяхъ, то нужно устранить всв возможныя туть недоразумвнія. Славянофильское ученіе, нвкогда славное и привлекательное по многимъ своимъ чертамъ, умерло; хуже, чъмъ умерло: оно выродилось въ катковщину, въ человъконенавистническій націонализмъ, въ реакціонерство чистой воды, въ «русскія собранія». Ничего не осталось отъ идеалистическаго духа старыхъ классическихъ славянофиловъ; вся ихъ романтика съ върой въ великую миссію русскаго народа и непосредственною любовью къ свобод'в переродились въ казенный патріотизмъ, поклоненіе казенной государственности, грубой матеріальной силв. И это было наказаніе за ту роковую ошибку, которую допустили славянофилы въ своемъ ученіи о національности. Свою пламенную въру въ національный духъ, въ самобытное творчество, осуществляющее національное долженствованіе, они роковымъ образомъ связали съ идеализаціей національной матеріи, отсталыхъ экономическихъ, юридическихъ, политическихъ, церковныхъ и всякихъ вообще устоевъ жизни и ошибочно искали національнаго духа въ прошломъ историческомъ бытіи нашемъ. Такимъ образомъ они сковывали творческій духъ націи, ставили границы тому свободному созиданію, въ которомъ только и можеть выразиться свободная національная культура 1). Славянофилы идеализировали общину и экономическую отсталось и некультурность, государственно-правовыя формы, давно осужденныя исторіей, застывшія

¹) Это блестящее показано въ статъъ П. В. Струве "Что такое истинный націонализмъ". См. "Вопросы Философіп", № 59, статья эта вошла въ сборникъ "На разныя темы".

матеріальныя формы религіознаго сознанія. Нація есть понятіе духовное; индивидуальнымъ и своеобразнымъ можетъ быть только свободное творчество культуры; національный духъ не можеть быть ограждаемъ и укрѣпляемъ никакими насильственными, матеріальными, полицейскими меропріятіями-воть несомненная истина, которую славянофилы не додумали до конца. Во имя нашей національной культуры, во имя самобытнаго творчества нашего мм прежде всего нуждаемся въ европеизаціи всего нашего общественнаго строя, въ осуществлении и гарантировании некоторыхъ абсолютныхъ правовыхъ постулатовъ; только это освободитъ налиъ скованный и гонимый національный духъ отъ ценей, сделанныхъ изъ металла не національнаго и не самобытно-индивидуальнаго, а изъ самаго грубаго вещества, общаго намъ со всеми царствами насилія. Индивидуальное и самобытное въ человъческой личности только въ свободъ; въ насилін все безлично и безкрасочно. То же върно и для жизни націи, которая лишь въ свободь осуществляеть свои великія историческія возможности, а въ насиліи и гнетв теряетъ свою индивидуальность. Кавенная государственность, государственный позитивизмъ-вотъ смертельный врагъ, загубивний романтическія и миссіонистскія мечты славянофиловъ. Если каждый народъ имъетъ свое призваніе въ мірь, то путь его осуществленія лежить черезь свободу, свободное творчество, созиданіе, не знающее цъней, не скованное никакими насильственными застывшими формами. Религія, литература, философія, нравственное перерожденіе, все, изъ чего слагается духовная культура, въ чемъ выражается величіе и индивидуальность народа, - все это требуеть свободы и не терпитъ насилія надъ творческими порывами, все это не можетъ расциниваться по утилитарнымъ критеріямъ государственнаго нозитивизма. Да, мы можемъ и должны гордиться нашей великой литературой, отражающей національный складъ души, и видеть въ ней валогъ нашего самостоятельнаго места въ міровой культурі; но краску стыда должна вызывать въ насъмысль о тёхъ насильственныхъ формахъ, которыя сковываютъ наше свободное творчество. Поэтому мы съ негодованіемъ отворачиваемся отъ политическихъ заблужденій славянофиловъ и съ брезгливостью относимся къ ихъ выродившимся наследникамъ. Этимъ я не хочу отрицать большихъ заслугъ славянофильства въ постановк' національнаго вопроса. Кром безкровнаго отвлеченнаго космополитизма и насильственнаго, безнравственнаго націонализма, можеть быть еще третья, идеалистическая, точка врвнія на національность, полагающая національный духъ не въ задачахъ государственности, а въ самобытномъ, творческомъ осуществленіи универсальныхъ общечеловѣческихъ задачъ 1).

Новъйшій русскій идеализмъ имъетъ свои корни не только въ нашей національной культуръ, но и въ тысячельтней исторіи философской мысли, которую такъ склонны игнорировать совреченные позитивисты. Философское творчество только тогда можетъ быть плодотворно, если оно связано съ прошлымъ, величайшія революціи въ области мысли имъютъ предшествующую исторію. Мы хотъли бы вызвать воспоминавія о классическомъ прошломъ философіи въ нашу обезцвъченную и приниженную позитивизмомъ зпоху. Нужно создать и открывать новыя цънности, но мы не въримъ, чтобы эта творческая задача могла быть выполнена безъ обращенія къ въчнымъ цънностямъ прошлаго. А теперь перейдемъ въ теоретическимъ основамъ новаго русскаго идеализма, какъ онъ инъ вырисовываются. Эта интерпретація идеализма будеть въ значительной степени индивидуальной.

# III.

Есть двѣ проблемы—проблема личности, индивидуальной судьбы человѣческой души, ея правъ, ея цѣнности и проблема прогресса, судьбы человѣчества и міра, цѣли и смысла исторін; въ нихъ перекрещиваются самые отвлеченные, теоретическіе и самые конкретные, жизненные наши интересы, и весь новѣйшій русскій идеализмъ сложился на попыткѣ поставить и рѣшить эти вопросы. Всѣ такъ называемыя прогрессивныя, передовыя стремленія современнаго человѣчества, которыми оно гордится, упираются въ эти двѣ коренныя идеи—идею личности и идею прогресса. Претворить судьбу человѣческой личности и судьбу человѣческаго прогресса въ единую судьбу—вотъ тема новой исторіи, надъ ко-

<sup>1)</sup> Самое върное и глубокое, единственное не только въ русской но в въ европейской литературъ ръшеніе національнаго вопроса дано Вл. Соловьевымъ, развивавшимъ только лучшія стороны славянофильства в болье всъхъ сдълавшимъ для виспроверженія изувърскаго націонализма. См. также книгу С. Булгакова "Отъ марксизма къ идеализму", въ которой ръшительно отвергаются отрицательныя стороны славянофильства, и націонализму противополагается не плоскій космополитизмъ в идеалистическое пониманіе національности и горячая въра въпризваніе Россіи, въ ея огромное значеніе для всемірной культуры.

торой она упорно и мучительно работаеть. Въ философін, которая обработываеть темы, заданныя человѣческою жизнью, это выражается въ тенденціяхъ къ универсализму и индивидуализму, къ монизму и плюрализму, и великая трудность всякаго философскаго построенія заключается въ сочетаніи этихъ какъ бы противоборствующихъ тенденцій. Огромная ошибка большей части философскихъ системъ была въ исключительномъ преобладаніи тенденцій универсалистической и монистической. Въ этомъ сказался основной грѣхъ старой философской мысли, грѣхъ раціонализма, унаслѣдованный и всѣмъ позитивизмомъ.

Повитивизмъ всехъ видовъ и оттенковъ не можеть построить ни теоріи личности, ни теоріи прогресса; онъ даже не можетъ понять этихъ проблемъ, не умъеть ихъ поставить и живеть теми крохами, которыя контрабанднымъ образомъ попадають къ нему съ метафизическаго стола. Самыя понятія личности и прогресса, безъ которыхъ не можеть обойтись позитивизмъ, потому что его сторонники-живые люди, стремящіеся осмыслить жизнь, невозможны на почвѣ позитивизма и насквозь пропитаны метафизическими предположеніями. Съ этого и начали «идеалисты»; они пришли къ заключенію, что тв понятія, которыми позитивисты такъ безсознательно оперируютъ, къ которымъ приводитъ все существо наше, все, что въ нашей жизни есть цвинаго и возвышающаго, — что понятія эти насквозь метафизичны, что своимъ существованіемъ и своимъ значеніемъ для насъ они уже опровергають позитивизмъ. Какой смыслъ имъло бы все соціальное движеніе, созиданіе исторіи, борьба и трудъ, къ которымъ насъ зовуть, если человъческая личность есть звукъ пустой, случайная комбинація энергіи и матеріи, игра ощущеній, если прогрессъ-процессъ безъ цели и смысла? Борьба и трудъ могутъ заглушить въ насъ мучительный вопросъ о смыслѣ жизни, ослабить духовную жажду, но это постыдный и унизительный выходъ. Тысячу разъ правъ Л. Толстой, когда въ своемъ «Недъланіи» онъ призываеть насъ сдёлать перерывъ въ этомъ безсмысленномъ и суетливомъ дёланіи. чтобы осмотраться, поставить вопросъ о значении этой работы, осмыслить жизнь. Трудъ не долженъ быть темъ дурманомъ, которомъ заглушается сознательная постановка проблемъ жизни.

Идеалистовъ часто поносять, какъ реакціонеровъ, обвиняють въ оторванности отъ жизни, въ отвлеченіи отъ насущныхъ задачъ времени. Но съ какой высоты позволяють себѣ это дѣлать позитивисты, во имя чего, исходя изъ какихъ цѣнностей? Во имя

вашихъ же идеалистическихъ ценностей, карабкаясь на нашу же гору, контрабандно пользуясь нашими же метафизическими понятіями. Вы вланетесь правами поруганной и угнетенной человъческой личности, вы вовете къ борьбъ за прогрессъ, вы благоговъете передъ свободой, но не смъете открыто признать метафизическій характерь всёхъ этихъ святынь. Когда вы начинаете благородно и возвышенно насъ обличать, мы заранъе знаемъ, что вы нашимъ же добромъ будете насъ бить, что своего вы ничего не выдумаете, потому что и выдумать нельзя, и всю вашу горячность мы разъ навсегда признали показателемъ вашего нравственваго рвенія, соединеннаго, къ сожалінію, съ низкимъ уровнемъ философскаго сознанія. Мы уже давно поняли ту психологическую тайну, что можно быть атеистомъ изъ религіозной потребности, имморалистомъ изъ потребности нравственной, матеріалистомъ изъ метафизической, космонолитомъ изъ потребности національной. Это часто бываеть благородно, но иногда право же не особенно умно. Нътъ, ничего вы не выдумали и не выдумаете такого, въ чемъ мы не имъли бы основаній увидъть контрабандное провезеніе нашихъ товаровъ. Вы были бы хорошими людьми, если бы не имъли этой склонности къ контрабандъ; но мы понимаемъ, что вамъ надо чвиъ-нибудь жить, что вы рискуете умереть отъ духовнаго голода, что не проживень законами природы и статистикой, абстракціями біологін и соціологіи, и мы готовы открыто поставлять вамъ пищу; вы заслужили быть обладателями этихъ теоретически ненавистныхъ вамъ, а практически столь любимыхъ вами идей личности, прогресса, свободы и т. д. Но пора бросить эту дурную привычку видать хорошій прогрессивно-позитивный тонъ въ вульгарной ругани, издъвательствахъ и обвиненіяхъ по адресу непонятаго идеализма. А теперь перейдемъ къ философскому разсмотрѣнію проблемы личности, индивидуальности.

Проблема индивидуальности есть основная проблема нашего времени; она связана съ глубчайшими нашими переживаньями; ею пропитано все современное искусство, къ ней восходъ и всякая борьба за право, всякая нравственно осмысленная постановка соціальнаго вопроса. Ніть вопроса, который такъ нуждался бы въ философскомъ освіщеніи и разработкі, какъ этоть вопросъ объ индивидуальности. Позитивная наука останавливается въ недоумініи передъ тайной индивидуальнаго; ее интересуеть только законы природы, только общее, типическое, безкрасочное; для своихъ спеціальныхъ цілей она слишкомъ соблюдаеть экономію

въ мышленіи, чтобы подойти къ индивидуальному. И позитивная наука права. Отъ прикосновенія научнаго познанія все живое и индивиуалдьное умираетъ, все конкретное превращается въ абстракціи 1).

Весь такъ называемый научный опыть, основанный на условномъ противоположении субъекта и объекта, не подводить насъ къ истинно сущему, реальному; въ немъ даны лишь условные значки реальнаго бытія. Въ другомъ місті я постараюсь оправдать ту гносеологическую точку зрвия, но которой матеріалы и основанія для выработки понятія бытія, этого основного философскаго понятія, мы беремъ изъ непосредственныхъ данныхъ сознанія, -- сознанія живого, трансцендентнаго, а не имманентнаго нашему гносеологическому субъекту, который создаеть и познаеть такъ называемую «природу». Это основная ошибка всякаго раціонализма, а также критицизма, исходящаго отъ Канта, и повитивистическаго эмпиризма, какъ бы они ни открещивались отъ раціонализма, - считать, что гносеологическій субъекть, мышленіе съ его категоріями, обнимаеть бытіе и тімь самымъ ограничиваеть его, делаетъ невозможнымъ трансцензусъ. Ошибка эта основана на смѣшеніи сознанія съ знаніемъ, съ субъектомъ, съ разумомъ, приниженнымъ до разсудка, на толкованіи всякаго сознанія, какъ догическаго и уже искусственно разсаченнаго <sup>2</sup>). Раціонализмъ разсакаетъ человаческій духъ, создаетъ исскусственное противоположение между тамъ, что отъ «разума», и тамъ, что отъ «опыта», при чемъ и разумъ и опыть одинаково ограничены и сдавлены. Нужно возстановить единство и цельность нашего познающаго существа и построить теорію метафизическаго опыта, обнимающаго и условно опытное, и условно раціональное познаніе. Воззрѣніе и интунція должны, наконецъ, быть освобождены отъ этого гнета «понятій», тяготьющаго и надъ такъ называемымъ опытомъ. Непосредственно данное, преднаходимо 3) это не субъектъ, не раз-

<sup>1)</sup> См. книгу Риккерта "Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung". 1902. Это одна наъ лучшихъ книгъ по теоріи знанія въ современной философской литературъ.

<sup>2)</sup> Очень глубокія замъчанія можно найти по этому поводу у Козлова въ "Своемъ словъ". См. также Н. Лосскаго "Основныя ученія исихологіи съ точки зрънія волютаризма", стр. 107—136. Это прекрасная книга, представляющая очень незаурядное явленіе въ русской философской литературъ.

<sup>3)</sup> Я нарочно употребляю авенаріусовскій терминъ Vorgefundenes, такъ какъ Авернаріусь тоже ставиль себь задачу начать гносеологію

судочное мышленіе, а сознаніе 1) въ его безпредвльности, и тутъ ны вплотично соприкасаемся съ самыми ивдрами бытія, съ сущимъ. Нужно настойчиво повторять, что всякое бытіе трансцендентно мышленію, что оно не заключено въ понятіе и вмёсть съ темъ виманентно нашей целостной природе, нашему метафизическому существу, поэтому возможенъ, я бы сказалъ, трансцендентный, метафизическій опыть, безконечное движеніе въ океанв сознанія, вь которомъ мы приходимъ въ соприкосновение съ сущимъ, а не голько условный такъ называемый научный опыть и дедукція понятій изъ разума. Это очень приближается къ гисеологической творіи мистическаго воспріятія у Вл. Соловьева, но есть и н'вкоторая разница. Прежде всего мы возражали бы противъ почти полнаго отождествленія философскаго знанія съ религіозной вірой. Опытъ (непосредственное воспріятіе), который даеть матеріалы ия метафизического знанія сущого, обязателенъ для всёхъ познающихъ существъ и только по интеллектуальнымъ ошибкамъ раціонализма не находить себ' в'врнаго истолкованія и часто остается непознаннымъ.

Самымъ важнымъ результатомъ подобной гносеологіи будетъ особенная конструкція понятія бытія. Всякое бытіе есть сознаніе, всякое бытіе живое и индивидуальное, т. е. всякое бытіе есть консретный духъ, живая и индивидуальная субстанція 2). Спиртуализмъ оправдывается первыми же шагами гносеологіи; гносеологически пельпо вкладывать въ понятіе бытія какой бы то ни было смыслъ, кромѣ того, который почеринуть изъ непосредственно сознаваемой жизни духа. Категорія субстанціи 3) есть основная категорія

до обычнаго противоположенія между субъектомъ и объектомъ. См. его .Der menschliche Weltbegriff", Къ сожальнію, онъ сбился на старый позитивно-натуралистическій путь и приняль слишкомъ много раціоналистическихъ "предпосылокъ".

Лучшаго слова на человъческомъ языкъ нътъ, и не будетъ никакого выигрыша, если замънить его какой-нибудь буквой или условнымъ знакомъ.

<sup>2)</sup> Различіє, которое устанавливаетъ Вл. Соловьевъ между бытіємъ и сушимъ, очень остроумно и глубокомысленно, см. "Философскія начала пъльнаго знанія" IV гл. въ 1 т. "Собр. соч.". Но терминологически удобно сохранить слово бытіє, истолковывая его какъ сущее.

<sup>3)</sup> Модное теперь энергетическое направленіе совершенно изгоняетъ категорію субстанціи изъ научнаго познанія и разрушаетъ призракъ субстанціональности матеріи. Это очень полезно и намъ только на руку, но наивны и жалки попытки энергетики выдать себя за цѣлую мета-

метафизическаго знанія о бытіи; ее приміняеть метафизическій «большой» разумъ при обработкъ матеріаловъ непосредстоеннаго живого сознанія. А какое понятіе бытія дають намъ позитивизмъ, критицизмъ, раніонализмъ? Позитивизмъ просто не интерисуется истинно сущимъ, реальнымъ бытіемъ; онъ объявляеть его или фиктивнымъ понятіемъ или непознаваемымъ, или склоняется къ наивному и нельному матеріалистическому понятію бытія, о которомъ сейчасъ и разговаривать не стоитъ. Критицизмъ въ этомъ отношении очень близокъ къ позитивизму и только тоньше и лучше обставляеть свою позицію. Іля нікоторых фракцій неокантіанства бытіе тоже фикція, для другихъ оно непознаваемо, третьи, подобно самому Канту, постудирують спиртуалистическое понятіе бытія, не им'я никакихъ для этого основаній въ своей теоріи познанія. Раціонализмъ всѣхъ оттѣнковъ пытается открыть бытіе путемъ дедукціи понятій, выводить бытіе изъ разума и въ концѣ-концовъ приходить къ панлогизму, къ пониманію бытія, какъ идеи, онъ все пытается свести къ отношеніямъ логическимъ. Всѣ возможности эмпиризма, критицизма и раціонализма исчерпаны, и неспособность ихъ выработать понятіе бытія, основное для гносеологія и метафизики, нужно считать несомивнной, несмотря на частую правоту этихъ точекъ зрвнія. Бытія ніть ни въ текучемъ опыть эмпириковъ-позитивистовъ, ни въ категоріяхъ и понятіяхъ критицистовъ, ни въ онтологизированныхъ идеяхъ раціоналистовъ. А вопросъ о бытіи есть основной и въ конців-концовъ единственный вопросъ философіи и только въ связи съ темъ или другимъ нониманіемъ бытія можно р'вшить поставленную нами проблему индивидуальнаго 1).

Въ потокъ эмпирическихъ явленій есть краски и различія, есть безконечное мнообразіе но нътъ индивидуальности, личности, если стоять на позитивистической точкъ зрънія. Конститутивнымъ признакомъ понятія индивидуальности является неразложимость, субстанціональное единство ея, невыводимость природы этой индивидуальности извиъ, изъ неиндивидуальной природы, единствен-

физическую систему. Съ субстанціональностью духа энергетизмъ не можеть ничего сдълать и совершенно безсилень дать ученіе о бытіи: его компетенція чисто научная. См. "Натуръ-философію" Оствальда. Книга эта очень интересна и поучительна въ научномъ отношеніи, но философски очень наивна.

Еще разъ долженъ указать на большія заслуги покойнаго Козлова въ анализъ понятія бытія.

вость ел. Индивидуальность есть бытіе въ себъ, бытіе изначальное и всв ея состоянія, ея творческіе акты, ея взаимодвіствіе съ дугими предполагають эту ея внутреннюю метафизическую природу: она не можеть быть продуктомъ внёшнихъ текучихъ пропессовъ. Раціоналисты выработали отвлеченное понятіе личности, идею личности, но живого, конкретнаго неповторимаго въ своемъ своеобразіи бытія для нихъ не существуеть; они подчиняють битіе мышленію, для нихъ есть только жизнь въ понятіяхъ. И вотъ цълое направление критицизма, очень характерное проявление нименкаго идеалистическаго движенія, пытается поставить проблему индивидуальнаго: я имѣю въ виду Виндельбанда, а въ особенности Риккерта и Ласка 1). Это направленіе признаеть ирраціональность инливидуальнаго и за этимъ индивидуальнымъ признаетъ ценность. Научное познаніе стираеть индивидуальное; конкретное многообразіе исчезаеть въ вырабатываемыхъ познаніемъ общихъ понятіяхъ: такъ создается «природа» съ ея законами и покоится она на общеобизательныхъ нормахъ разума. Кромъ этихъ нормъ, общаго, «природы», есть еще индивидуальное, ирраціональное, не подлежащее разумному познанію, «исторія», подъ которой Риккерть понимаеть все конкретное и живое. Это тоже позитивизмъ, отклоняющій метафизическую постановку и різшеніе проблемы бытія вообще и бытія индивидуальнаго въ частности; но позитивизмъ болве высокаго качества, такъ какъ онъ настойчиво выдвигаетъ великую проблему, игнорируемую позитивизмомъ вульгарнымъ. Направленіе это не хочеть допустить, что кром'в научнаго познанія, для котораго нътъ индивидуальнаго, можеть быть еще познаніе метафизическое, которое только съ индивидуальнымъ и имфетъ дело, такъ какъ хочетъ знать бытіе, сущее,

Позитивисты считають индивидуальность біологическимъ понятіемъ, видять въ ней біологическое образованіе. Многіе въ наше время въ біологическихъ инстинктахъ и исихологическихъ настроеніяхъ усматривають суть индивидуальности. Но въдь инстинкты, біологическія свойства общи человъку съ животными, съ природой, это именно то, что дълаетъ его наиболье схожимъ со всъми, что совершенно неиндивидуально или върнъе подинди-

<sup>1)</sup> Смотр. цинтированную уже книгу Риккерта "Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung" и остроумную книгу Ласка "Fichtes Idealismus und die Geschichte". У Ласка можно найти тъ метафизическія крохи, которыя свойственны этому полу-позитивистическому направленію.

видуально, не доводить еще до того состоянія, которое мы называеть личноемью. Съ біологической и вообще натуралистической точки арфиія нельзя даже констатировать факта индивидуальности, нельзя его уловить, и повитивисть самое большее можеть считать этоть факть стоящимъ вив компетенціи научнаго познанія, какой-то тайной. Если человъкъ есть лишь капля въ волнахъ природнаго бытія, если онъ только отрывокъ природнаго процесса, случайный продукть необходимости, то онъ не личность, не индивидуальность, его просто нвтъ. Какой бы теоріи мы ни держались, мы живемъ твиъ непосредственнымъ сознаніемъ, что человъкъ есть существо метафизическое, что корни индивидуальности нужно испать глубже біологіи и психологіи. Психологическій индивидуализмъ усиленно проповедуется современными теченіями въ искусстве; онъ очень моденъ и близокъ сердцу современнаго человвка, хотя по недоразуменію, по грубой интеллектуальной ошибке. Если психологическія переживанья и настроенія не имфють носителя въ живомъ единомъ духъ, если понимать нашу исихику не какъ субстанцію или духовную монаду, а какъ временный отрывокъ необходимаго процесса природы, извив образовавшуюся игру душевных в состояній, то вей наши индивидуалистическія притязанія будуть висьть въ воздухъ, всъ титаническія мечты о могучей человъческой индивидуальности, которыми грезить современный челов'якъ, будуть жалкимъ самообманомъ. Индивидуальность не въ мгновеніи, а въ въчности. И субстанціональное пониманіе души не только не противорвчить актуальному, но даже предполагается последнимъ, именно активный процессъ, свободное творчество, вст душевные акты и состоянія нуждаются въ носитель, въ нутрь, въ самобытномъ единствъ 1). Когда мы совнательно говоримъ я, то мы уже констатируемъ субстанціальность души. Великій индивидуалисть Ницше лучше всего доказаль на своемь примъръ невозможность біологическаго и психологическаго пониманія индивидуальности; весь Ницие есть крикъ безмърной тоски по утерянной метафизической индивидуальности. Я знаю, что, слишкомъ принято считать индивидуальное эмпирическимъ, а метафизическимъ общее и единое,

<sup>1)</sup> Не можеть быть и рачи объ истолкования субстанціи въ духв Гербарта, какъ неподвижной математической точки совершенно оторванной отъ душевныхъ процессовъ. Это чисто раціоналистическая ошибка. Для насъ субстанція есть живой духъ, въ которомъ всв активные процессы органически неразрывны съ своимъ носителемъ.

даже Шопенгауэръ не рвшился признать безвременное и безпространственное бытіе индивидуальнаго и твмъ сталъ въ противорвчіе съ глубочайщими тенденціями своей метафизики. Но для меня это истина самая основная, самая важная.

Просватлание возможно только при коренной переработка теоріи познанія, которая положить въ свое основаніе проблему реальности и анализъ понятія бытія. Мы непосредственно созмаємь, ватемъ и познаемъ себя, какъ бытіе, какъ духовную субстанцію, какъ я, неразложенное изъ «природы» невыводимое, единое и единственно. Это образчикъ всякаго бытія, которое иначе нельзя мыслять, какъ я, какъ индивидуальное, живое и духовное. Для метафизики несомивнию большую роль сыграетъ волюнтаризмъ, который окончательно утверждается въ современной исихологіи и тоже ведетъ борьбу съ раціонализмомъ 1). Мы живемъ и движемся въ трансцендентной глубинв, и эти трансцендентныя переживанія болве имманентны нашему существу, чемъ условный, потусторонній для непосредственнаго сознанія міръ опыта, природа. Вообще, нужно протестовать противъ того разрыва между имманентнымъ и трансцендентнымъ, которое идетъ отъ Канта, нужно признать имманентность трансцендентнаго и раскрыть двери для опыта метафизическаго. Все это нуждается въ оправдании и развитии; но никвиъ и никогда не была настоящимъ образомъ опровергнута эта непосредственная сознаваемость и познаваемость нашего субстанціальнаго я, не гносеологическаго, а онтологическаго я, источника всякаго истиннаго бытія.

Гносеологи всегда начинають съ противоположенія мышленія и бытія, субъекта и объекта; но это еще не начало; еще до этого противоположенія мы находимъ непосредственную данность, которую принято называть сознаніемъ, и нашъ рефлектирующій разумъ долженъ обращаться не только туда, гдѣ все условно, все вращается въ понятіяхъ нашего мышленія, создающаго научный опытъ, но и сюда, гдѣ дано безусловное бытіе, гдѣ открывается опытъ трансцендентный и возможно метафизическое познаніе. Тутъ открывается передъ нами безконечный путь въ опознаніи состояній состояній, въ переходѣ ихъ въ знаніе истинное. Если есть въ философіи истина незыблемая, такъ это то, что всякое бытіе субстанціонально и духовно, что всякое бытіе — индивидуальное я, что міръ есть сложная система взаимодѣйствія духовныхъ субстанцій

<sup>1)</sup> См. уже цитированную книгу Н. Лосскаго "О волюнтаризмъ".

разныхъ порядковъ, высшихъ и нисшихъ. Конкретный спиритуализмъ есть единственная возможная метафизическая система и единственное решеніе проблемы индивидуальнаго, единственное оправданіе самой постановки проблемы личности. Панпсихизмъ связанъ съ самыми древними и самыми глубокими человъческими върованіями и чувствами, и это неискоренимое убъжденіе въ одухотворенности міра безсильны отнять у насъ позитивно-раціоналистическія теоріи знанія. Какъ мощно призываеть насъ живопись Беклина къ въръ въ душевную жизнь міра, въ населенность его живыми духами. И это не имветь ничего общаго съ плоскимъ пантеизмомъ, поглощающимъ все индивидуальное и разрѣшающимся чисто словесными и тавтологическими утвержденіями. Самобытныя проявленія русской философской мысли тягот вють къ спиритуализму и носять характерь анти-раціоналистическій. Мы можеть быть ближе современной европейской философіи подходимъ къ коренному вопросу, проблем'я реальности и проблем'я бытія и ищемъ исхода изъ болъзненнаго кризиса современной мысли.

Всв положительныя утвержденія, связанныя съ проблемой личности, пропитаны темъ метафизическимъ предположениемъ, что личность есть свободная, самоопределяющаяся, духовная субстанція. Только живой, конкретный духъ, безвременный и безпространственный по своей природь, можеть обладать безусловной цвнностью, только ему могуть быть присущи безусловныя, неотъемлемыя естественныя права, только его индивидуальная судьба можетъ имъть глубокій смысль и только надъ ней могла такъ крѣнко задуматься новая исторія съ ея основнымъ мотивомъ-выработкой и утвержденіемъ индивидуальности. Боевые позитивисты возражають: если человъческій духъ и такъ свободенъ, если въ его цвиности не можеть быть сомивнія, если его права абсолютны и и неотъемлемы, то зачёмъ бороться за свободу, за право; такой духъ не можеть быть угнетаемъ, угнетается лишь эмпирическая видимость. Это недоразумъніе или софизмъ. Субстанціональный духъ не есть что-то далекое и совершенно отличное отъ живущаго на земль человъка, угнетаемаго и борющагося; мы рышительно протестуемъ противъ такого рода дуализма. Духовная природа человъка подымаетъ возстание во имя своего первородства; она борется противъ низшихъ силъ, связывающихъ и гнетущихъ во имя окончательнаго освобожденія, индивидуальнаго и универсальнаго. Кусокъ матеріи, случайная игра ощущеній не могуть написать декларацію своихъ правъ, не могуть противополагать себя безсмысленной природь, грубой силь. Борьба за свободу и право съ логической обязательностью предполагаеть борющагося, свободнаго по своей внутренней природь и внутреннимъ существомъ своимъ сознающаго свои абсолютныя права. Прометей быль великій духъ божескаго происхожденія и титаническая борьба его велась во имя признанія его высшей природы. Низшая природа не можеть перерасти себя въ своихъ собственныхъ продуктахъ; все высшее должно имъть другой, самобытный источникъ, поэтому необходимость никогда не родить свободы, и сознаніе абсолютныхъ правъ никогда не можетъ быть выведено изъ фактическаго безправія, а борьба съ насиліемъ должна имъть внутренній источникъ, противоположный всякому насилію.

Исповедуемая нами спиритуалистическая монадологія понимаеть мірь, какъ состоящій изъ множества духовныхъ существъ разныхъ порядковъ, неразложимыхъ въ своей индивидуальности и стремящихся къ свободному самоопредъленію, къ разрушенію необходимости, къ уничтоженію гнета матеріи, того кажущагося бытія, которое создается низшей, связанной природой существъ элементарныхъ и простыхъ. Эта философская концепція можетъ быть названа метафизическимъ плюрализмомъ; въ ней находить себъ выражение тенденція къ множественности, къ индивидуальному, заложенная глубоко въ нашей познавательной природв и не находящая себв достаточного выраженія въ большей части раціоналистическихъ и монистическихъ системъ 1). Міръ множественъ по своему бытійственному составу; всякое бытіе индивидуально. Слишкомъ многія философскія направленія грашать тамъ, что мыслять акты, состоянія, процесса безъ субстанціональнаго носителя; міръ представляется драмой съ действіемъ, но безъ действующихъ лидъ, и такимъ образомъ бытіе превращается въ призракъ, иллюзію. Современная теорія познанія должна глубоко подумать надъ категоріей субстанціи и признать ее основной, неустранимой при выработкъ понятія бытія. Въ плюралистическомъ спиритуализм' находять себ' метафизическое отражение наши индивидуальныя стремленія, наша борьба за права личности, за свободу, получаеть смыслъ нашъ мучительный интересъ къ основному вопросу человъческой жизни, вопросу объ индивидуальной судьбъ, съ которымъ связанъ глубокій трагизмъ, невіздомый позитивистамъ.

<sup>1)</sup> Изъ великихъ философовъ плюрализмъ болъе всего выраженъ у Лейбница, но былъ испорченъ ощибками раціонализма.

Теорія личности завержается философіей безсмертія, и туть мы переходимъ къ совершенно иной полосі мыслей, къ вопросу о миссіи человічества, о его коллективномъ призваніи, т.-е. къ проблем'ї прогресса.

### TV

Можно считать неопровержимо установленнымъ метафизическій характеръ иден прогресса, и мив не хотвлось бы въ сотый и тысячный разъ повторять, что прогрессъ предполагаетъ цель и смыслъ исторіи, что онъ приводить къ идей правственнаго міропорядка, что позитивизмъ долженъ въ сущности отказаться отъ идеи прогресса и признать лишь процессъ, эволюцію, движеніе безцъльное и безсмысленное 1). Укажу только воть на что. Если проблема личности неизбъжно приводить насъ къ признанію духовной субстанціи, къ спиритуалистическому плюрализму, то проблема прогресса столь же неизовжно приводить къ единой, высочайшей субстанціи, къ добру какъ мощи, къ спиритуалистическому монизму. Неискоренимый изъ нашего сознанія фактъ смысла человъческой жизни и человъческой исторіи основанъ на предположеніи, что кром'в меня и всякаго другого, кром'в челов'вка и человъчества есть еще третье, высшее, чъмъ, я и мой ближній, есть Единое и въ отношеніи къ этому Единому множественности вся загадка бытія, метафизическая основа движенія въ міръ.

Не разъ уже произносили суровый судь надъ прогрессомъ съ точки зрвнія трагической судьбы индивидуальной человіческой души, ем загубленныхъ надеждъ, ем неудавшейся жизни, пролитой крови и слезъ. Съ особенной силой ставить прогрессъ передъ судомъ индивидуальной судьбы Достоевскій въ знаменитыхъ словахъ Ивана Карамазова о слезинкъ ребенка. Это принято называть проблемой теодицеи и очень неудачно. Нельзя Бога оправдывать міромъ, наоборотъ мы міръ съ его зломъ и страданіями хотимъ оправдать Богомъ, хотимъ найти смыслъ и выходъ изъ трагедіи міра въ Высочайшемъ. И вотъ стоитъ передъ нами вопросъ объ оправданіи и осмысленіи прогресса съ его ужасами и жертвами, съ гибелью и страданіемъ индивидуальности—человівка, признаннаго за самоціль.

См. статью С. Булгакова "Основныя проблемы теоріи прогресса" въ цитированномъ выше сборникъ.

Идея прогресса пропитана мечтой о совершенномъ, высшемъ, сверхчеловвческомъ состояніи людей, въ которомъ восторжествуетъ окончательная гармонія, не будеть крови и слезь, въ которомъ высочайшее могущество будеть сочетаться съ высочайшей благостью. Предположение такого высшаго состояния, какъ предъла, есть необходимый признакъ понятія прогресса. Конкретно въ исторін человічества эта мечта принимаеть различныя формы: въ соціализм'в она воплотилась въ идеи Zukunftstat'a, котораго в'вруюшій соціалисть ждеть такъ же, какъ вірующіе христіане ждуть второго пришествія. Много утопій родилось изъ этой потребности мыслить вершину прогресса, освещенную ослепительнымъ солндемъ человъческаго совершенства и могущества. Допустимъ, что человъчество взберется на высокую гору, что оно войдеть въ царство желанной гармоніи, будеть сильнымъ, прекраснымъ и радостнымъ. Эта кучка людей, счастливо устроившаяся на грудв нашихъ труповъ, на почев, увлажненной нашими слезами, не можетъ насъ привлекать, не можеть быть нашей цёлью, не можеть искупить гибели индивидуальной, не можеть ответить на крикъ проклятія хоть одной загубленной человъческой души, не можеть осмыслить трагическій ужась челов'вческой жизни. Прогрессъ позитивистовъ есть самая безобразная, самая безчеловічная идея; прогрессъ долженъ быть отвергнуть, если позитивизмъ правъ: его нравственно нельзя принять, нельзя ничемъ окупить. Почему будущія поколенія должны быть поставлены выше современныхъ и прошлыхъ, ночему для ихъ будущаго довольства и устроенія я долженъ работать, страдать, губить себя и другихъ? Это необходимо, вотъ единственный отвъть, который мы слышимъ отъ позитивистовъ; этого требуетъ растущая и развивающаяся жизнь, которой мы поклоняемся, какъ высшей святынь; вы погибнете, какъ неприспособленные, если не будете служить нашему прогрессу. Этоть жалкій ответь ясно показываеть, что для последовательного позитивиста даже не существуеть и не можеть существовать проблемы прогресса, какъ нътъ и проблемы личности; онъ перестаеть понимать, въ чемъ туть вопросъ, заглушаеть въ себъ голосъ непосредственной человъческой природы. Идею прогресса, какъ и идею личности, могутъ брать подъ своюзащиту только идеалисты, позитивисты же не имфють на это никакого права; они въ концв концовъ могутъ защищать только законы природы, этотъ фетишъ новъйшаго изобрътенія, и склонять во всехъ видахъ и формахъ слово «жизнь», -жизнь, взятую изъ книжекъ по біологіи и представляющую собой самое пустое и

безсодержательное понятіе. Мы готовы вполив присоединиться къ гимнамъ жизни, которые складываютъ поэты позитивизма, но это ничего не скажетъ ни о нашихъ согласіяхъ, ни о нашихъ разногласіяхъ, такъ какъ это вообще ничего не значитъ 1). Будемъ жить, углублять и расширять жизнь, по не будемъ злоупотреблять біологическими метафорами!

Но проблема оправданія прогресса, искупленія его жертвъ, отношенія прогресса къ судьб'в личности должна быть р'вшена, безъ этого сознательный человъкъ не можеть участвовать въ работв прогресса, не можетъ служить этому безсмысленному идолукучкъ будущихъ счастливцевъ. Спиритуалистическая метафизика, моно-плюралистическое истолкование бытія можетъ приблизить насъ. къ решенію этой проблемы. Индивидуальный человекъ, творчески участвующій въ прогрессь, создающій лучшее будущее, работаеть для себя, создаетъ свое будущее. Высочайшая гора прогресса есть Царство Вожіе, въ которое войдуть всв индивидуальности, въ которомъ искупится всякая слезинка ребенка и превратится въ радость. То, что въ эмпирической видимости представляется вытянутымъ въ хронологическомъ порядкъ, во временной послъдовательности, то въ метафизическомъ, безвременномъ бытіи вытягивается въ одну линію и въ этой одной линіи окажутся всв духовныя субстанціи міра, всв человвческія поколвнія на нашемъ обыденномъ языкъ. Только это дълаетъ возможнымъ радостное и осмысленное участіе въ прогрессь, вычномъ творчествы и совершенствованіи, мучительномъ и тяжеломъ, въ освобожденіи человічества, связанномъ съ освобожденіемъ всего міра. Туть соприкасается и перекрещивается индивидуальная человіческая судьба съ универсальной судьбой челов чества и міра и универсалистическій монизмъ понимается, какъ окончательное завершение индивидуалистическаго плюрализма, такъ какъ множественность находить въ Единомъ не отрицаніе свое, а полноту своего утвержденія. В'єру въ Бога хотели заменить люди XIX века верой въ прогрессъ, но оказалось, что, отбросивъ Бога, нужно и прогрессъ отбросить, такъ какъ онъ теряетъ смыслъ и не можетъ быть оправданъ. И пусть

<sup>1)</sup> Въ этомъ отношеніи очень характеренъ позитивистическій сборникь "Очерки реалистическаго міровозартнія". Вся филисофія этого сборника сводится къ чисто словеснымъ упражненіямъ надъ понятіемъ жизни и разръщается въ такія тавтологическія утвержденія — добро есть максимумъ жизни, красота тоже максимумъ жизни, прогрессъ — ростъ жизни и т. д.

позитивисты не слишкомъ гордятся своимъ прогрессомъ и своей прогрессивностью: на ихъ языкѣ это ничего не значущее слово; а что они любятъ жизнь, такъ кто же ея не любитъ. Попытаемся еще расшатать одну изъ излюбленнѣйшихъ идей позитивистовъ, идею служенія человѣчеству, какъ высшей цѣли жизни; тутъ мы найдемъ новое подтвержденіе того, насколько невозможно построить позитивную теорію прогресса.

Пъль прогресса и высшій критерій прогрессивности вращается для позитивизма въ предвлахъ понятій человька и человьчества и приводить къ религіи человъчества. Намъ представляется важнымъ расшатать это фиктивное и номинальное понятіе человъчества и показать, что у позитивистовъ оно не критически подставляется вивсто сверхчеловвческого, которое неизбъжно предполагается признаніемъ безусловныхъ цінностей. Коренная ложь философіи и религіи человічества заключается въ томъ положеніи, что будто бы мой ближній имфеть большую цфиность, чфиъ я самъ, что «многіе» увеличивають по сравненію съ «однимъ» качество цвиности, что будущія поколвнія цвинве настоящих и прошлыхъ, что въ человъчествъ есть что-то большее и высшее, чъмъ въ человъкъ. Мы върнымъ инстинктомъ ищемъ чего-то высшаго, чъмъ человъкъ, только на этомъ высшемъ мы считаемъ возможнымъ основать опънку и опредълить отношение человъка къ человъку. На индивидуальномъ человъкъ, какъ фактической данности, нельзя ничего построить, изъ него, какъ факта эмпирическаго и случайнаго, нельзя добыть огня для человъческого прогресса, и воть начали позитивисты теоретически суммировать эти нули и перемъщать ихъ хронологически впередъ, выработали понятіе человъчества, манящее, властно зовущее впередъ, не замъчая того, что психологически это понятіе было пропитано элементами сверхчеловъческими и метафизическими, а логически было номинально и фиктивно. Присмотримся къ этому поближе и подойдемъ съ совершенно особой стороны.

Есть человѣкъ «я» и есть другой, ближній, «ты». Съ точки врѣнія позитививма ихъ соединяеть біологическое понятіе человѣческаго вида и соціологическое понятіе человѣческаго общества. Да, они части одной и той же «природы», и по ея «законамъ» они поѣдають другъ другъ; они части того же «общества» и по его «законамъ» ведутъ другъ съ другомъ смертельную борьбу. Это необходимость, которую позитивисты такъ страстно оберегають отъ насъ во имя своей свободы, и эта необходимость такъ без-

предвльно пустынна; въ ней нельзя даже найти оазиса для установленія цінности и не отличишь въ ней десницы отъ шуйцы. Во имя чего можетъ быть единеніе между «я» и «ты», во имя чего одинъ видитъ въ другомъ человъка и брата, во имя чего мы признаемъ другъ за другомъ безусловную цвнность? Во имя чего-то дальняго, во имя третьяго, высшаго, чемъ «я» и «ты», сверхчеловъческаго, во имя той высочайшей природы, которую мы оба отображаемъ, которую носимъ въ себъ, какъ высшее свое назначеніе и какъ сознаніе своего первородства, котораго не продадимъ за чечевичную похлебку человвческого счастія, общаго блага и другихъ измышленій позитивистовъ. Въ позитивномъ понятіи челов'ячества н'ять большаго качественнаго содержанія, большей ценности, чемъ въ отдельномъ человеке, это было бы простымъ сложеніемъ, а дъйствіе это не призвано для образованія ценностей и качествъ. Человъкъ не можетъ и не долженъ, если не хочетъ потерять своего человъческого облика, служить себъ, какъ позитивному факту, или служить ближнему, такому же факту, или той суммъ ближнихъ, которая обозначается громкимъ словомъ «человъчество». Человъчество, состоящее изъ моихъ ближнихъ, это плоскость безъ единой вершины; любить его и служить ему «я» не могу, если нътъ третьяго, высшаго, чъмъ одинъ и другой человъкъ. сверхчеловъческаго, высокой горы, на которую намъ всъмъ надо подняться. Эгоизмъ и альтруизмъ, между которыми колеблются всв позитивныя теоріи, одинаково жалки, ничтожны и плоски, одинаково не доросли до того сознанія, что челов'вческая личность выше эгоизма и альтруизма, выше «моихъ» и «чужихъ» интересовъ, что празвана она служить чему-то третьему, индивидуально и универсально воплощать сверхчеловъческое, которое нельзя получить никакими сложеніями, никакими количественными комбинаціями. На этомъ третьемъ, не моемъ человіческомъ и не другомъ человъческомъ, покоится высшее достоинство, абсолютная цънность всякаго человъческаго я. Гордиться въ себъ человъкъ можеть только темъ, что его возвышаеть въ собственныхъ глазахъ, что ведеть его отъ природнаго состоянія къ сверхприродному.

Просто любить ближняго нельзя, нельзя и признать въ немъ родную человъческую природу; «я» могу любить въ немъ лишь то третье, которое выше насъ и котораго мы являемся индивидуальнымъ образомъ; путь отъ человъка къ человъку только черезъ Единое, только Единое можно любить, только Его и можно любить въ каждомъ человъкъ. Организовать взаимныя отношенія

людей такъ, чтобы человъкъ человъку быль не волкъ, а братъ, можно только на началъ сверхчеловъческомъ, во имя Единаго, Высочайшаго, и организація эта предполагаетъ цъли супранатуральныя. Это глубже всего поняла христіанская философія.

Для всего вышесказаннаго можно найти чисто психологическія иллюстраціи. Какихъ бы теорій, самыхъ даже позитивныхъ, ни держался человъкъ, третье, высшее, чъмъ онъ и ближній его. живеть въ его душт, хотя является подъ разными именами. Когда человъкъ служитъ какой-нибудь «идев», соціализму, прогрессу, наукв, искусству, истинъ или справедливости, онъ ставить эту «идею» выше себя и своего ближняго, выше человъка и человъчества; она будеть для него психологическимъ выражет ніемъ сверхчеловъческаго, третьяго по сравненію съ нимъ и со всякимъ другимъ. Этого третьяго такъ мучительно жаждалъ Ницие, когда говорилъ, что нужно дальняго любить больше, чъмъ ближняго, вещи и призраки больше людей, когда онъ создавалъ свой образъ сверхчеловака. Но если этотъ далекій сверхчеловакъ есть только біологически усовершенствованный чедов'якъ, передвинутый впередъ во времени, то ничтожность результата не соотвътствуетъ грандіозности исканія. Было бы жалкимъ самоутъщеніемъ довольствоваться приростомъ мускуловъ, количественнымъ прибавленіемъ къ человъку. Сверхчеловъческое у Ницше, не по замыслу, а но выполненію, - все то же челов'яческое позитивистовъ, но художественно опоэтизированное. Гордая мечта о человъкобогв, дорогая для новаго человвчества, можеть имвть только одинъ достойный смыслъ-смыслъ движенія человъка къ Богу. вверхъ отъ природы. Натуралистическій человъкобогь есть ничего не значущее измышленіе. Я не хочу быть средствомъ, орудіемъ другихъ я, равноцвиныхъ мнв, и всего человвчества, состоящаго изъ такихъ же я, и сверхчеловъка, только болъе сильнаго, но не болве цвинаго, это противорвчило бы моему достоинству, моей самоцельности. Сверхчеловечество Ницше и будущее счастливое и гармоническое человвчество позитивной религи не могутъ заставить меня выйти изъ моего я, перейти къ другимъ, принять участіе въ коллективномъ прогрессь: все это слишкомъ человьческое, плоское, все это ценности мнимыя.

Свободный человъческій духъ, самобытная субстанція, не можеть полагать свой долгь и свое призваніе въ подчиненіи внъшней ей природъ, внъшнему соціальному цълому, именуемому человъчествомъ; это кореннымъ образомъ противоръчить заложеннымъ

въ насъ индивидуалистическимъ тенденціямъ и такъ восторжествовалъ бы только механическій, чуждый намъ универсализмъ; достоинство и призваніе личности въ томъ, чтобы признать высшимъ и сверхчеловъческимъ только внутреннее, имманентное нашей природъ, какую-то духовную субстанцію, съ которой каждый внутренно связанъ самыми интимными, самыми индивидуальными нитями, во имя ея только и можно увидёть брата въ другомъ человъкъ и соединиться въ гармоническое цълое; человъчество должно быть организовано не извив, насильственно, путемъ муштровки и приспособленія человіческой личности къ человіческому обществу, а изнутри, свободно, путемъ самочиннаго, изъ самой глубины человъка идущаго воплощенія въ жизнь сверхчеловъческаго. Метафизическая связь субстанцій, въ силу которой онъ составляють міровое цівлое, --космось, можеть быть только въ единой, высочайшей субстанціи, въ которой дана полнота всякаго бытія и къ которой вся множественность міра, всв индивидуальности тяготъють, какъ къ предъльному совершенству и силъ, къ окончательному своему утвержденію. Туть индивидуальное и универсальное перестають быть началами противоборствующими.

Позитивная теорія прогресса мыслить безконечное совершенствованіе, какъ отсутствіе конца во времени; въ движеніи этомъ все будеть количественно приростать, но никогда не будеть создано «новое небо и новая земля». Гегель называль не имѣющій конца прогрессъ дурною безконечностью. Настоящая, хорошая безконечность не въ отсутствіи конца во времени, а въ преодолітніи всякаго времени и всякаго конца, въ безвременности. Не можеть быть соприкосновенія съ візчностью въ этой скучной перспективіт временнаго движенія съ его малыми улучшеніями. Это одно изъ коренныхъ противорічній позитивной теоріи прогресса.

The V. Market

Мы видѣли, что проблема прогресса можетъ быть поставлена и рѣшена только метафизически. Прогрессъ предполагаетъ единое,—сверхчеловѣческое, высшее по сравненію съ человѣкомъ и другими людьми,—человѣчествомъ, то третье, во имя котораго человѣкъ для человѣка не волкъ, а братъ, въ силу котораго возможно общеніе духовныхъ индивидуальностей, это цѣль и источникъ цѣнностей. Но для опредѣленія истиннаго смысла прогресса намъ

нужно обратиться къ основной идев того новъйшаго идеализма, который мы пытаемся характеризовать, къ идев свободы. На анализв свободы мы должны еще разъ показать несостоятельность нозитивизма и необходимость метафизики.

Философія будущаго должна быть названа философіей свободы. Свобода есть одинаково религіозно-метафизическая и сопіально-политическая идея, и истинная философія будеть филисофіей освобожденія. Не позитивисты выработали идею свободы какъ въ философскомъ, такъ и въ политическомъ смыслѣ этого слова 1). Позитивисты часто бывають практически безпредвльно преданы свободъ и готовы жизнь свою за нее положить, но теоретически это всегда для нихъ звукъ пустой, и они не способны понять задачу человвческой жизни и человвческой исторіи, какъ освобожденія; для нихъ цёлью является победа надъ природой, соціальная организація людей, счастіе и удовлетвореніе, все, что угодно, но свобода пробирается къ нимъ лишь контрабанднымъ путемъ. Позитивизмъ безсиленъ дойти до той высоты, чтобы признать, что свобода выше счастія и довольства, выше крвикихъ устоевъ жизни, выше можеть быть самой жизни, что свобода-Богь, что Богь – абсолютная свобода, какъ сушее. Позитивизмъ никогда не пойметь, что задача человъчества, его міровая миссія. - не устроеніе и организація жизни для блага людей, а освобожденіе, что поэтому человъкъ долженъ служить не своему довольству или довольству своего ближняго, а свободъ во имя Высочайшаго, во имя свободы абсолютной; крвикое зданіе, въ которомъ устраивается человъчество, есть лишь временное средство. Тутъ разница огромная.

Настоящій посл'ядовательный позитивизмъ долженъ выбросить изъ своего лексикона слово свобода; онъ ничего не можетъ противопоставить необходимости, природ'я, визынему насилію. Позитивизмъ и полупозитивизмъ, подъ которымъ я понимаю неокантіанство, бились надъ т'ямъ, чтобы спасти свободу, такъ какъ чувствовали, что бевъ нея исчезаетъ вся краса жизни, но ничего изъ этого не вышло. Гносеологическія попытки дать чисто отрицательное истолкованіе свобод'я, какъ противоположнаго необходимости, не могутъ никого удовлетворить и им'яютъ лишь методологическое значеніе. И тутъ, какъ и вообще въ философіи, чув-

<sup>1)</sup> Теперь слишкомъ часто забываютъ, что декларація правъ человъка и гражданина была написана метафизическимъ разумомъ.

ствуется настоятельная необходимость стать на точку зрвнія онтологическую, раскрыть тв метафизическія предположенія, которыя заключены въ идев свободы. Мы не можемъ успоконться ни на отрипательномъ и иллюзіонистическомъ ученіи о свобод'в неокантіанцевъ, ни на старо-кантіанскомъ ученіи объ умопостигаемомъ характеръ. Особенно возмутительны всъ эти полицейские, чисто внашніе аргументы въ защиту свободы, какъ чего-то нужнаго и полезнаго, безъ чего падаетъ различіе между добромъ и зломъ, умолкаеть голосъ совъсти, теряеть значение наказание и т. п.; такой ходъ доказательствъ не достоинъ философіи. Пора уже перейти къ положительному пониманію свободы, свободы, какъ бытія. Нетрудно будеть показать, что свобода тесно связана съ признаніемъ духовныхъ субстанцій, ни изъ чего не выводимыхъ, индивидуально неразложимыхъ, изъ нѣдръ своихъ развивающихъ творческую энергію. Если свободу можно противополагать природі н бытію эмпирическому, то ни въ коемъ случав нельзя ее противополагать субстанціональному бытію духа. Свобода есть субстанціональная мощь, творческая сила духовнаго существа, отъ себя созидающаго будущее. Это пониманіе свободы связано съ особой теоріей причинности, съ чисто метафизическимъ ученіемъ о причинности, какъ причиненіи, созиданіи следствій активнымъ духовнымъ субстратомъ. Тогда устанавливается тесная связь между категоріями свободы, причинности и субстанціи 1). Все это нисколько не будеть противоръчить условному научному пониманію причинности, какъ функціональнаго отношенія, и остроумная попытка Маха окончательно изгнать изъ научнаго знанія метафизическія притязанія, связанныя съ причинностью, можетъ только расчистить почву для метафизического знанія.

Но свобода есть сила ирраціональная и можеть творить какъ добро, такъ и зло, какъ разумное, такъ и неразумное; она мыслима лишь при волюнтаристическомъ и алогическомъ, сверхраціональномъ пониманіи бытія. Для раціоналиста, все равно позитивиста или метафизика, подчиняющаго все раціональному опыту или раціональному, «малому» разуму, свобода есть непостижимая и страшная тайна. Раціоналисть всегда пытается прикръпить свободу къ необходи-

<sup>1)</sup> Лучшее въ современной философской литературъ изслъдованіе вопроса о причинности и свободъ можно найти у Л. Лопатина во II т. его "Положительныхъ задачъ философін". См. также интересныя статьи С. Аскольдова "Въ защиту чудеснаго" въ "Вопросахъ философіи и исихологіи".

мости; онъ боится свободы, этой темной глубины бытія, изъ которой въ мірѣ родилось не только добро, но и зло. Раціоналисть и повитивисть никогда не поймуть, что необходимое добро не имѣетъ цѣны, внутренно противорѣчиво и даже отвратительно, что только свободное добро можетъ быть признано высочайшей цѣнностью, только добро, прошедшее черезъ всю міровую трагедію, черезъ свободное отпаденіе и отрицаніе достигшее царства Божьяго.

Но свобода индивидуальныхъ субстанцій относительна; он'в связаны множествомъ другихъ субстанцій низшей природы, и прогрессивное разрушение этой необходимости и насилія наполняеть собою исторію челов'вчества. Смыслъ свободы заключается въ такомъ самоопредвлении и творчествъ духовныхъ субстанцій, при которомъ изъ міра образуется космосъ, а не хаосъ, иначе индивидуальный духъ попадаеть въ насильственную зависимость. связывается. Освобождение есть уничиожение зависимости отъ множества самобытныхъ субстанцій, составляющихъ для насъ \_природу", и достигается оно такимъ направлениемъ внутренней свободы нашей, при которомь изъ міра создается Царство Божіе. Отношеніе связанной множественности къ единому, а къ этому сводится вся суть бытія, разришается освобожденіемъ всей множественности по образу абсолютной свободы Единаго. Эта метафизическое освобождение находить себъ отражение въ томъ отрывкъ бытія, который мы называемъ человьческой исторіей; эта исторія наполнена значками и символами метафизическаго освобожденія бытія, метафизической трагедіи, въ которой дъйствують, борятся и страдають духовныя существа разныхъ градацій.

Мы приходимъ къ пониманію историческаго прогресса, какъ освобожденія, имѣющаго смыслъ матафизическій и религіозный. Человѣчество должно творческимъ усиліемъ освободить себя и міръ. Свобода человѣческой личности, ея права имѣютъ абсолютное, трансцендентное значеніе. Ворьба за свободу и право окрашивается въ цвѣтъ вѣчности; въ свободѣ мы «соприкасаемся мірамъ инымъ». Свобода выше счастья, выше устроенія жизни, выше міра, это цѣнность безпредѣльная и не передъ чѣмъ она не можетъ склониться, такъ какъ Единое Высочайшее есть абсолютная свобода. Позитивисты и утилитаристы всѣхъ оттѣнковъ хотятъ устроить человѣчество, сдѣлать его благополучнымъ, создать царство обыденности и думаютъ такимъ образомъ пройти мимо трагизма жизни, заложеннаго въ метафизической сущности міра,

въ отношеніе множественности къ единому. Поэтому ихъ пониманіе прогресса плоско; ихъ сковываетъ мѣщанская ограниченность; для нихъ свобода не обладаетъ самоцѣнностью: она только средство для благополучія, и съ точки зрѣнія позитивизма ничего нельзя возразить противъ того, чтобы продать свободу за удобное зданіе, въ которомъ поселится человѣческое счастіе.

Для насъ свобода личности есть верховный принципъ общежитія; права личности им'вють своимъ источникомъ не положительное право, не государство, не коллективную общественную единицу, властную ихъ давать и отнимать, а метафизическое существо человъка, поэтому свобода и права личности не могутъ быть расцівниваемы по утилитарнымъ и государственнымъ соображеніямъ, не могуть отчуждаться во имя иного бога, бога насилія, а не свободы 1). Никакіе твердые государственные и общественные устои, создающіе челов'яческое удовлетвореніе и спокойствіе, не могуть быть поставлены выше свободы человъческой. Многіе, слишкомъ многіе разсуждають такъ, какъ разсуждаль Великій Инквизиторъ у Достоевскаго: они знаютъ способъ, какъ сделать людей довольными и счастливыми, какъ устроить ихъ на земль. все равно, будеть ли этоть способъ католицизмомъ, соціализмомъ или другой системой успокоенія, и воть они готовы распять того, кто явится къ нимъ со словомъ безпредальной свободы; они боятся окончательной свободы, они часто клялись ея именемъ, но проклянуть ее, если она помъщаеть имъ построить теплое и удобное зданіе для счастливаго человічества. Туть нужно сділать окончательный выборъ-свобода или довольство; прогрессъ, какъ развитіе свободы, переходящей всв грани нашего опыта, или прогрессъ, какъ устроеніе и уснокоеніе челов'ячества, развитіе счастливой обыденности. И еще выборъ: признать права личности, какъ неотъемлемыя, абсолютныя, невыводимыя извив, изъ коллективной воли, или права личности, какъ средство, подлежащее утилитарной расцынкы, имыющее своимы источникомы соціальное цылос. Борцы за права человъка, за свободу человъческую должны признать наконець, что дорогія имъ иден и права-насквозь метафизичны и окончательно должны предпочесть свободу устроен-

<sup>1)</sup> Эта основная для насъ точка эрвнія ведеть къ отрицанію всъхъ формъ государственнаго позитивняма, всёхъ государственныхъ теорій црава и къ утвержденію естественно-правовой теоріи государства. Въ основаніи общества для насъ лежить право въ идеалистическомъ смысль этого слова. См. статью П. Новгородцева въ "Проблемахъ идеализма".

лому счастію, право-соціальному и государственному утилитаризму.

Свобода соціально-политическая самымъ неразрывнымъ образомъ связана съ свободой метафизической, на ней покоится и ей предполагается. Если человъвъ не есть свободное по своей метафизической природъ существо, самобытный духъ, если онъ стучайный отрывокъ процессовъ природы, если онъ цёликомъ выводится изъ естественной и соціальной среды, то тогда можно говорить объ его приспособлении къ средв, которымъ совершенствуется его организація, о воспитаніи его для соціальнаго цёлаго. которымъ увеличивается его благополучіе, но нельзя говорить языкомъ свободы. Разъ навсегда нужно прекратить разговоры о той жалкой иллюзорной свободь, которая есть продукть необходимости, нельзя называть великимъ именемъ свободы простое отсутствіе вившнихъ стесненій, которое должно явиться результатомъ приспособленія людей къ общежитію. Бороться за свободу, жаждать, свободы, видъть въ ней величайшую ценность можеть только существо свободное по своей внутренней природъ, по своему назначенію и призванію въ мірѣ, образъ и подобіе высшаго свободнаго бытія, которое оно можеть противополагать вижшнему для себя, связанному природному бытію. Свобода можеть войти въ нашъ. связанный міръ только изъ свободнаго источника, только отъ духа, въ которомъ заложена величайшая потенція свободы; свобода, какъ мощь, и шествіе свободы въ мірь упирается въ мощь абсолютную, образъ той высочайшей свободы, въ которой міръ превращается въ свободную гармонію. Предальнымъ идеаломъ общежитія для насъ можеть быть только окончательное устраненіе отношеній властвованія и насилія между людьми и заміна ихъ окончательно свободнымъ, внутреннимъ союзомъ. Практика позитивистовъ безконечно выше ихъ теоріи, и мы хотвли бы, чтобы ихъ теорія сділалась достойной ихъ практики, чтобы великой борьбѣ за освобожденіе соотвѣтствовала философія свободы.

#### VI

Въ своей статът и сдталъ попытку въ основныхъ чертахъ, характеризоватъ суть новъйшаго русскаго идеализма; но сдталъ, это индивидуально, согласно, личному своему пониманію. Выводы нолучились следующіе: наше идеалистическое движеніе вполнть національно и самобытно; оно пытается решить на почве тради-

пій, зав'ящанныхъ намъ исторіей философской мысли, проблему личности и проблему прогресса и приводить къ философіи свободы и освобожденія. Я думаю, что не безъ основанія можно было бы назвать наше молодое и не окрышее еще идеалистическое движение своеобразнымъ русскимъ романтизмомъ, тесно сросшимся съ освободительными стремленіями нашей эпохи. Романтизмъ можетъ принимать очень разнообразныя формы и нъкоторыя черты романтизма прошлыхъ временъ погребены навъки; но есть въ романтизмъ и что-то въчное: въ немъ узнается трагическая сущность человіческой природы, въ немъ находять себіз опоэтизированное выраженіе наши неискоренимыя религіозныя стремленія и чаянія. Мы хотвли бы сохранить и передать будущему эти наши національныя черты мятежности и тревоги, эту упорную работу надъ проклятыми вопросами, это неустанное исканіе Бога и невозможность примириться съ какой бы то ни было системой успокоенія, съ какимъ бы то ни было м'вщанскимъ довольствомъ. Романтизмъ-здоровое явленіе, поскольку онъ есть реакція противъ чисто разсудочной культуры.

Но мы многому научились и ничего не забыли, поэтому мы не можемъ повторять ошибокъ старой романтики. Мы не противополагаемъ своего направленія позитивной наукт и реалистической политикъ, наоборотъ, съ нашей точки зрънія и позитивизмъ въ наукв, и реализмъ въ политикв должны быть усилены, такъ какъ въ научныхъ и политическихъ утопіяхъ мы не считаемъ возможнымъ искать Бога. Эта клевета на идеалистовъ, что они будто бы отрицають науку и отворачиваются отъ земли съ происходящей на ней суровой борьбой, должна быть наконець окончательно отвергнута. Мы никогда не разделяли неба и земли: мы думаемъ, что такъ называемая земная жизнь вся наполнена метафизической природой людей; мы особенно подчеркиваемъ, что трансцендентное для насъ не далекое, чуждое и оторванное отъ всего хода нашей жизни, а наоборотъ близкое, родное, присутствующее въ каждомъ актъ нашей жизни. Мы хотъли бы только охранить миссіонистскія чаянія, національныя и общечеловіческія, связанныя съ борьбой за свободу, отстоять смысль свободы. И исторически знаменательно, что эти стремленія наши совпали не съ упадкомъ, а съ общественнымъ подъемомъ нашей родины, съ ростомъ надеждъ на лучшее будущее.

## А. С. Хомяковъ, какъ философъ 1)

Теоретическій глава славянофиловъ, -А. С. Хомяковъ по справедливости долженъ быть признанъ однимъ изъ крупнейшихъ русскихъ умовъ. Огромныя умственныя силы Хомякова были одънены современными ему противниками западническаго лагеря<sup>2</sup>). Человъкъ необыкновенно многосторонній, философъ, богословъ, историкъ, публицисть и поэтъ, Хомяковъ является видной фигурой эпохи 40-хъ годовъ, столь богатой яркими дарованіями. И вивств съ твиъ Хомякова не знають и не читають, онъ забыть и не одъненъ. Цълыя покольнія русской интеллигенціи отъ Хомякова отдъляли его славянофильскія заблужденія, съ которыми мсторически ассоціировались слишкомъ тягостныя для насъ впечатленія. Некоторыя стороны славянофильскаго ученія Хомякова были захвачены нечистыми руками и отъ прикосновенія ихъ были загублены мессіонистскія мечты о высокомъ призваніи русскаго народа; въра въ самобытную національную культуру, въ націо-■нальное долженствованіе наше превратилась въ проповѣдь человѣжоненавистничества и насильничества. Романтикъ и идеалистъ,— Хомяковъ съ ужасомъ долженъ былъ бы отвернуться отъ этихъ «русскихъ собраній». Дорогой ціной искупаетъ этотъ большой человькъ, такъ беззавътно любившій свою Россію и върившій въ ся великое творческое будущее, свой грахъ передъ, будущимъ Россін-идеализацію отсталыхъ формъ жизни, пытавшуюся приковать творчество національнаго духа къ этимъ заставнымъ формамъ. Проглядели все, что было у Хомякова значительнаго и ценнаго, дъйствительно пророческаго для нашей національной культуры. Я предполагаю въ своей замъткъ дать оцънку Хомякова исключительно, какъ философа.

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Мірв Божьемъ" 1904 г. Іюль.

<sup>2)</sup> Герценомъ въ "Вылое и думы".

Философскія статьи Хомякова, несмотря на ихъ отрывочный и несистематическій характерь, представляють выдающійся интересъ и ничемъ нельзя оправдать игнорирование Хомякова въ исторіи нашей философской мысли 1). Философское міровоззрініе Хомякова сложилось въ духовной атмосферв германскаго классическаго ндеализма, мысль его неустанно работала надъ философіей Шеллинга и Гегеля. Величественная система гегелевского панлогизма была предвльной точкой въ развитіи германскаго идеализма. Дальше нельзя было идти, крушеніе системы Гегеля было серьезнымъ кризисомъ для философіи вообще, и вотъ Хомяковъ залумался надъ твми коренными недостатками и противорвчіями, которые привели европейскую философскую мысль къ полному крушенію. И Хомяковъ даль блестящую и глубокомысленную критику гегеліанства, критику раціонализма, этого изначальнаго грфха всей почти европейской философіи, и ясно созналь необходимость перехода отъ абстрактнаго идеализма, превращавшаго бытіе въ ничто. къ конкретному спиритуализму. Эти зачатки конкретнаго спиритуализма дёлають Хомякова родоначальникомъ самостоятельной русской философіи, такъ блестяще потомъ представленной Вл. Соловьевымъ. Соловьевъ по справедливости долженъ былъ бы назвать Хомякова своимъ непосредственнымъ предшественникомъ.

Прежде всего посмотримъ, какъ Хомяковъ критиковалъ-Гегеля. «Сущее, — говоритъ онъ, — должно быть совершенно отстранено. Само понятіе, въ своей полнъйшей отвлеченности, должно было все возродить изъ собственныхъ нѣдръ. Раціонализмъ или логическая разсудочность должна была найти себѣ конечной вѣнецъ и Божественное освященіе въ новомъ созданіи цѣлаго міра. Такова была огромная задача, которую задалъ себѣ германскій умъ въ Гегелѣ, и нельзя не удивляться той смѣлости, къ какою онъ приступилъ къ ея рѣшенію» 2). «Логику Гегеля слѣдуетъ назвать воодухотвореніе отвлеченнаго бытія. Таково бы было ея полнѣйшее, кажется, никогда еще невысказанное опредѣленіе. Ни когда такой страшной задачи, такого дерзкаго предпріятія не

<sup>1)</sup> Важнъйшія философскія статьи Хомякова помъщены въ первомътомъ собранія его сочиненій: "По поводу Гумбольта", "По поводу отрыв-ковъ, найденныхъ въ бумагахъ И. В. Киръевскаго", "О современныхъ явленіяхъ въ области философіи", "Письмо о философіи къ Ю. Ө. Самарину". Богословскія работы Хомякова составляютъ второй томъ собранія сочиненій, но ихъ я не предполагаю касаться.

<sup>2)</sup> См. "Соч. Хомякова", т. 1, стр. 267.

задаваль себв человъкъ. Въчное, самовозрождающееся твореніе изъ надръ отвлечениаго понятія, не имающаго въ себа никакой сущности» 1). Хомяковъ такъ формулируетъ ту точку, на которой остановилось философское движеніе въ Германіи: «возсозданіе цального разума (т.-е. духа) изъ понятій разсудка. Какъ скоро вадача определила себя такимъ образомъ (а собственно таковъ смыслъ гелелевской двятельности), путь долженъ былъ прекратиться: всякій шагь быль невозможенъ» 2). И дальше: «общая ошнока всей школы, еще не ясно выдающаяся въ ея основателъ Кантѣ и рѣзко характеризующая ея довершителя—Гегеля, состоить въ томъ, что она постоянно принимаеть движение понятія въ личномъ пониманіи за тождественное съ движеніемъ самой дъйствительности» В). «Нельзя было начать развитіе съ того субстрата, или лучше сказать, съ того отсутствія субстрата, оть котораго отправлялся Гегель; отъ этого цалый рядъ ошибокъ, смашеніе личныхъ законовъ съ законами міровыми; отъ этого также постоянное см'вшеніе движеній критическаго понятія съ движеніемъ міра явленій, несмотря на ихъ противоположность; отъ этого и разрушение всего титанскаго труда. Корень же общей ошибки Гегеля лежаль въ ошибкъ всей школы, принявшей разсудокъ за целость духа. Вся школа не заметила, что, принимая понятіе за единственную основу всего мышленія, разрушаетъ міръ: ибо понятіе обращаеть всякую, ему подлежащую, действительность въ чистую, отвлеченную возможность» 4). Хомяковъ глубоко поняль невозможность дальнъйшаго развитія философіи по раціоналистическому, разсудочному, отвлеченному пути, такъ какъ путь этоть приводить къ абсолютному ничто, превращаеть міръ въ тынь тыни. Нужно выйти изъ этого безысходнаго круга понятій къ бытію, искать субстрата, сущаго. Гегель сділаль грандіозную попытку вдохнуть въ отвлеченныя идеи живой духъ, но оказалось невозможнымъ создать міръ сущаго раціоналистической дедукціей

Хомяковъ превосходно объясняеть роковую неизбъжность

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 268. Честь этого глубокаго проникновенія въ духъ гегелевской философіи Хомяковъ долженъ раздълить съ И. В. Кирвевскимъ, философскія мысли котораго онъ извлекаетъ изъ найдеиныхъ въ бумагахъ отрывковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Crp. 296.

<sup>4)</sup> CTp. 299.

перехода гегеліанства въ матеріализмъ, который фактически произошель въ ивмецкой философіи и быль показателемъ бользненнаго ея кризиса. «Критика сознала одно: полную несостоятельность Гегельянства, силившагося создать міръ безъ субстрата. Ученики его не поняли того, что въ этомъ то и состояла вся задача учителя, и очень простодушно вообразили себъ, что только стоить ввести въ систему этотъ недостающій субстрать, и дело будеть слажено. Но откуда взять субстрать? Духъ очевидно не годился, во-первыхъ потому, что самая задача Гегеля прямо выражала себя, какъ исканіе процесса, созидающаго духъ; а во-вторыхъ и потому, что самый характеръ Гегелева раціонализма, въвыстей степени идеалистическій, вовсе не быль спиритуалистическимъ. И вотъ самое отвлеченное изъ человъческихъ отвлеченностей, -- Гегельянство, -- прямо хваталось за вещество и перешло въ чиствиній и грубвиній матеріализмъ. Вещество будеть субстратомъ, а затъмъ система Гегеля сохранится, т.-е. сохранится терминологія, большая часть опредёленій, мысленныхъ переходовъ логическихъ пріемовъ и т. д., сохранится однимъ словомъ то, чтоможно назвать фабричнымъ процессомъ Гегелева ума. Не дожилъвеликій мыслитель до такого посрамленія; но, можеть быть, и не осмилились бы его ученики на такое посрамление учителя, если бы гробъ не скрылъ его грознаго лица» 1). Это очень интересная страница въ исторіи человіческой мысли. Такъ сложился «діалектическій матеріализмъ», владфющій и до сихъ поръ многими умами, или върнъе, сердцами, -- это странное и логически несостоятельное сочетаніе идей, взаимно исключающихъ одна другую\_ Діалектика предполагаеть панлогизмъ, діалектическая логика вещей немыслима при принятіи матеріальнаго, вещественнаго субстрата, это было бы чудовищнымъ логизированіемъ матеріи, которое делаеть матеріалистовь такими же раціоналистами, какъ и идеалисты, и указываеть на невозможность, внутреннюю несостоятельность матеріализма. Все это Хомяковъ понималь дучше многихъ людей нашего времени, претендующихъ на званіе философовъ. «Вся школа, которой Фейербахъ служить блистательнымъ средоточіемъ, считаетъ себя Гегельянскою, а между тѣмъ посмотрите на ея отношенія къ основнымъ положеніямъ Гегеля. Канты говориль, что вещи въ ней самой знать не можемъ. Гегель гово-

<sup>1)</sup> Crp. 302.

рить, что вещь въ себъ самой вовсе не существуеть, а сущестсуеть только съ понятии 1). У него это положение не случайно, не вводное, а коренное и прямо связанное съ самымъ основаніемъ его философіи; ибо вся его система есть не что иное, какъ возможность понятія, развивающаяся до всего разнообразія д'яйствительности и завершающаяся действительностью духа. И воть у его учениковъ вещь вообще является какъ общій субстрать, и именно вещь въ себъ самой, не какъ самоограничивающееся понятіе и даже не какъ предметь понятія, а именно въ себъ самой. Вы видите, что я быль правъ, говоря что ново-нъмецкая школа, мнимо Гегельянская, взяла оть учителя только, такъ сказать, фабричный процессъ мышленія и терминологическія графы, будучи въ то же время совершенно чуждою его духу и смыслу. Понятіе безъ субстрата, или возможность быть понятіемъ, переходящая въ дъйствительность номимо чего-нибудь понимаемаго и чего-нибудь понимающаго, такова была задача Гегеля, и объ ней-то вообще Шеллингъ сказалъ, что это мысль, въ которой ничто не мыслится. Для осуществленія всей системы, хотя разум'вется съ полнымъ ея извращеніемъ, введено было новое начало-вещь, какъ вещество вообще. Устранено ли было, по крайней мфрф, то обвинение, которое падало на первоначальный, настоящій Гегелизмъ, т.-е. получена ли мысль, въ которой что-нибудь мыслится?» 2). «Когда школа въ своемъ последнемъ, Гегелевскомъ развити дошла до окончательнаго отрицанія какого бы то ни было субстрата, понятно, что ея последніе ученики, чтобы спасти погибающее ученіе, съ которымъ они срослись всёми привычками ума, рёшились ввести въ него субстратъ самой осязательной, самой противоположной той отвлеченности, отъ которой гибла система учителя, и не позаботились спросить у себя, примиримы ли между собою понятія, которыя они насильно сводили» В). «Матеріализмъ не выдерживаеть ни малейшей научной критики; но перель чистымъ раціовализмомъ онъ имъеть то кажущееся превосходство, что представляеть какой-то (хотя и мнимый) субстрать и тымь удовлетворяеть внутреннему требованію действительности, которое лежить въ душт человъка; оба же, и раціонализмъ чистый, и матеріализмъ, суть не что иное, какъ двв стороны одной и той же сис-

<sup>1)</sup> Это теперь повторяеть такъ называемая иманентная школа.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 303-4.

<sup>3)</sup> CTp. 308.

темы, которую я иначе не могу назвать, какъ системою нецессарьализма, иначе безвольности»  $^{1}$ ).

Я сделаль много выносокъ изъ Хомякова въ виду того большого интереса, который представляють его мысли и для нашего времени. Хомяковъ въ этомъ отношеніи нисколько не устарівль: мы стоимъ передъ теми же философскими проблемами, мы также живо чувствуемъ несостоятельность раціонализма во всёхъ его видахъ и формахъ, хотя бы подъ маскою критицизма или эмпиризма, также ищемъ субстрата, - истинно сущаго. Разница лишь въ томъ, что мы критикуемъ теперь не столько Канта, сколько неокантіанцевъ; не столько Гегеля, сколько неогегеліанцевъ, и пережили еще большее количество разочарованій. Хомяковъ предвосхитиль теорію «мистическаго воспріятія» Соловьева и его «критику отвлеченныхъ началъ», а также и всв новъйшія исканія гносеодогическихъ точекъ арвнія, преодолвающихъ раціонализмъ, эмпиризмъ и критицизмъ, «Вся немецкая критика, -говоритъ онъ, вся философія Кантовской школы, осталась еще на той ступени, на которую ее поставилъ Кантъ. Она не двинулась далве разсудка, т.-е. той аналитической способности разума, которая сознаеть и разбираеть данныя, получаемыя ею отъ цельнаго разума, и имъя дъло только съ понятіями, никогда не можеть найти въ себъ критеріума для опредъленія внутренняго и внъшняго, ибо имветь дело только съ темъ, что уже воспринято и, следовательно, сделалось внутреннимъ. Вы помните, что стараясь отчасти изложить тотъ великій шагь, который совершень быль нашимъ слишкомъ рано умершимъ мыслителемъ, И. В. Кирфевскимъ, именно-разумное признаніе цільности разума, которая воспринимаеть действительныя (реальныя) данныя, передаваемыя ею на разборъ и сознаніе разсудка. Въ этой только области данныя еще носять въ себв полноту своего характера и признаки своего начала. Въ этой области, предшествующей логическому сознанию и наполненной сознаніємь жизненнымь, не нуждающимся вь доказательствахъ и доводахъ, сознаетъ человъкъ, что принадлежить его умственному міру и что міру внъшнему» 2). Раціонализмъ и эмпиризмъ отвлеченно разсъкають живое сознаніе и закрывають отъ насъ тоть опыть, въ которомъ непосредственно

<sup>1)</sup> Crp. 312

<sup>2)</sup> Я подчеркиваю это мъсто какъ особенно важное для гиосеологіи Хомякова и близкое намъ.

дано реальное бытіе, сущее. Я не считаю философски удачными термины «мистическое воспріятіе» или «вѣра». Этоть опыть, въ которомъ соприкасается съ сущимъ цѣлостное наше существо, а не раціоналистически разсѣченное, обязателенъ для всѣхъ, возвышается надъ условнымъ противоположеніемъ раціональнаго и эмпирическаго, является источникомъ метафизическаго знанія и обрабатывается метафизическимъ разумомъ 1).

Русская философская мысль стоить теперь на распутьи и ей следуеть помнить, что есть пути уже пройденные и ведущіе въ пустыню. Таковы пути раціонализма, путь кантіанства, съ роковой неизбежностью ведущій къ гегеліанству, упирающемуся въ ничто или прозрачное вещество. Для насъ есть только одинъ путь, ведущій къ сознанію сущаго,—путь спиритуализма, очищеннаго отъ всехъ грежовъ раціонализма и отвлеченности. Наша философская мысль вступаеть на этоть путь и въ моменть ея подъема не мешаеть вспомнить о первомъ русскомъ мыслителе, указавшемъ верный путь нашей самостоятельной философіи, — объ А. С. Хомякове.

<sup>1)</sup> Часто интеллектуальныя ошибки мёшають вёрному истолкова-В 1 ю этого опыта.

## Н. К. Михайловскій и Б. Н. Чичеринъ

(О личности, раціонализм'в, демократизм'в и проч.) 1)

Этотъ годъ унесъ двухъ крупныхъ людей, занимавшихъ видное мъсто въ исторіи нашей мысли и нашей общественности,-Н. К. Михайловскаго и Б. Н. Чичерина. Судьба этихъ людей очень различна, до странности противоположна: одинъ былъ «властителемъ думъ» нъсколькихъ покольній русской интеллигенціи и вся жизнь его протекала въ шумныхъ журнальныхъ бояхъ, другой никогда не пользовался популярностью, мало читался и работа его сильной мысли происходила гдф-то вдали, не совпадала ни съ однимъ изъ преобладающихъ нашихъ умственныхъ и общественныхъ теченій. И все-таки можно найти что-то общее у этихъ противоположныхъ людей, никогда и ни въ чемъ не сходившихся. Оба они были точно высъчены изъ цъльнаго куска гранита, съ твердостью, внушающей величайшее уваженіе, пронесли они свою въру черезъ всю жизнь, кръпко вросли въ свою почву и искренно презирали все колеблющееся и мятущееся, все несогласное съ ихъ разъ навсегда установившимися убъжденіями. Это-бросающееся въ глаза психологическое сходство между людьми въ соціальномъ отношеніи столь противоположными, но можно продолжить сопоставленіе. И Михайловскій и Чичеринъ были типичными раціоналистами, котя первый шель отъ Конта и утверждаль раціоналистическій позитивизмъ, второй отъ — Гегеля и создалъ цельную систему раціоналистическаго идеализма. Оба они, и Михайловскій, выразитель думъ и стремленій нашей демократической интеллигенціи, и Чичеринъ, барски презиравшій всякую демократію и зараженный буржуазными предразсудками, нашли свой паеосъ, вдохновлявшій каждую ихъ строчку, въ одномъ и томъ же-въ идев

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Новомъ Пути" 1904. г. Октябрь.

верховенства личности, въ ея самоцѣнности и самоцѣльности. Каждый изъ нихъ по своему защищалъ индивидуализмъ и по своему любилъ свободу, но при всей противоположности философскихъ основъ и соціальныхъ выводовъ оба умершіе мыслители исповѣдывали чисто-раціоналистическій индивидуализмъ и были глубоко чужды ирраціональнымъ индивидуалистическимъ стремленіямъ и бореніямъ мятежнаго духа нашихъ дней.

Сила Чичерина была въ философскомъ обоснованіи индивидуализма, въ замѣчательной философіи права, въ сознаніи метафизической природы либерализма, взятаго въ его идеальной, надъисторической чистотѣ. Отсюда вытекала вся значительность юридической публицистики Чичерина, потому-то такъ и импонируютъ требованія права, исходившія изъ его устъ, что праву онъ придаваль абсолютный метафизическій смыслъ. Сила Михайловскаго — въ демократическихъ выводахъ изъ индивидуализма. Въ своей блестящей публицистикѣ онъ связалъ запросы интеллигентной личности съ движеніемъ народныхъ массъ и цѣлая эпоха нашей общественности тѣсно срослась въ его именемъ. Почему Михайловскій быль такъ популяренъ, а Чичеринъ такъ непопуляренъ? Отвѣтъ на этотъ вопросъ будетъ характеризовать нѣкоторыя особенности русской жизни.

Сначала о Михайловскомъ, болъе близкомъ намъ и родномъ. Мы принадлежимъ къ тому поколенію 90-хъ годовъ, которое было выдвинуто новой могучей общественной волной и вступило въ непримиримую борьбу со всеми старыми направленіями. Борьба велась съ разкостью и безпощадностью зеленой молодости, съ сознаніемъ растущей силы и върили мы беззавътно, что будущее принадлежить только намъ. Особенно резко и горячо мы спорили съ ветераномъ стараго направленія, последнимъ крупнымъ его представителемъ,-Н. К. Михайловскимъ, Въ пылу полемики мы часто бывали несправедливы и даже грубы по отношенію къ этому замъчательному человъку. И не понимали мы того, что «были противниками, но очень странными. У насъ была одна любовь, но не одинакая. И мы, какъ Янусъ, или какъ двуглавый орелъ, смотрели въ разныя стороны, въ то время како серце билось одно» 1). У насъ была одна любовь къ свободъ, билось одно сердце русскаго интеллигента и еще тесне общей любви связывала насъ

Слова Герцена объ отношеніи между западниками и славянофилами.

одна общая ненависть... Сейчасть наша редина стоитъ у такого историческаго поворота, что это одно, общее, какъ-то особенно нувствуется и особенно хочется положить вёнокъ на могилу нашего противника, друга и отца—Н. К. Михайловскаго.

Со смертью Михайловскаго какъ бы сошла со сцены целая эпоха въ исторіи нашей интеллигенціи, оторвалась отъ насъ дорогая по воспоминаніямъ чистица нашего существа, нашей интеллигентской природы. И каждый русскій интеллигенть должень живо чувствовать эту смерть и долженъ задуматься на могиль Н. К. надъ своимъ историческимъ прошлымъ и надъ своими обязанностями передъ будущимъ. Когда-то, въ дни ранней юности всв мы зачитывались Михайловскимъ, онъ будилъ нашу юную мысль, ставиль вопросы, даваль направление нашей проснувшейся жаждъ общественной правды. Потомъ мы ушли отъ нашего первоначальнаго учителя, переросли его, но бъемся и до сихъ поръ надъ поставленными имъ проблемами, такъ тесно сближавшими философію и жизнь. Это очень характерно: Михайловскій никогда не былъ философомъ по способу рѣшенія различныхъ вопросовъ и по недостатку философской эрудиціи, но безпокоили его всю жизнь именно филосовскіе вопросы и у порога его сознанія уже поднимался бунтъ противъ ограниченности позитивизма. Въ этомъ онъ быль типичнымъ русскимъ интеллигентомъ, полнымъ философскихъ настроеній, но лишеннымъ философской школы и связаннымъ предразсудками позитивизма. Мы любили и любимъ Михайловскаго за ту духовную жажду, которая такъ ръзко отличаетъ русскую интеллигенцію отъ мѣщанства интеллигенціи европейской.

Съ Михайловскимъ насъ нѣкогда раздѣляли разное пониманіе общественнаго развитія Россіи и разныя общественныя программы. Тутъ возгорались самыя сильныя страсти. Теперь многое смягчилось и мы спокойнѣе можемъ оцѣнить общественныя заслуги Михайловскаго, искренняго и глубокаго демократа и борца за личность, хотя попрежнему относимся отрицательно къ народничеству и принимаемъ наслѣдіе марксизма, но критически провѣренное. Одно несомнѣнно: и народничество, и марксизмъ блѣднѣютъ въ своей противоположности передъ великой исторической задачей водворенія права въ нашу жизнь. Теперь мы болѣе всего поставили бы въ упрекъ Михайловскому, что онъ не умѣлъ дать юридической формулировки общественнымъ требованіямъ своей публицистики. Народничество всегда грѣшило слабымъ политическимъ правосознаніемъ и въ 70-е годы даже приводило къ поли-

гическому индифферентизму. Но съ грустью нужно отмѣтить, что пмарксисты, которые исторически выступили въ совершенно иными политическими настроеніями, не всегда дооцѣнивають огромное самостоятельное значеніе правовыхъ требованій 1).

Я остановлюсь на одномъ центральномъ пунктъ литературвой двятельности Михайловскаго, на томъ, что я назвалъ его пасосомъ, на идев личности, на его индивидуализмв. Тутъ будетъ видно разомъ и наше родство съ Михайловскимъ, и наше глубокое съ нимъ различіе, можетъ быть большее, чёмъ то, которое создается общественными программами, такъ какъ рвчь туть идетъ о самомъ святомъ святыхъ. Философская позиція Михайловскаго была поистинъ трагической и безысходной. Онъ велъ идеалистическую борьбу за личность, противополагалъ человъческую индивидуальность не только природъ, но и обществу. Мы это готовы всей душой привътствовать. Но что такое личность, откуда она черпаетъ силы для противоположенія своей индивидуальности окружающему? Увы! для позитивиста личность только біологическое понятіе, для раціоналиста личность не им'веть индивидуальности. «Личность» Михайловскаго есть біологическая абстракція, это какая-то безличная біологическая нормальность (максимумъ физіологическаго разділенія труда внутри индивидуума). Михайловскій вірнымъ инстинктомъ протестоваль противъ притязаній дарвинизма, онъ угадаль основной грахъ натуралистическаго эволюціонизма-игнорированіе того, что приспособляется и развивается, неспособность ввести эту внутреннюю творческую активность въ процессъ развитія. Онъ не могъ стать на точку зрвнія философскаго идеализма и пытался создать нѣчто въ родѣ біололическаго идеализма. Но это въдь самообманъ. Личность съ присущей ей творческой энергіей, если стать на точку эрвнія позитивизма и натурализма, цёликомъ разлагается на соціальную и природную среду, индивидуальность оказывается случайной игрой біологическихъ и соціальныхъ силъ. Туть нечего отстанвать, нечего противополагать вившнему міру. Самое страшное испытаніе для всякаго позитивизма (не только въ его крайней натуралистической формъ, но и со встми психологическими коррективами и со всей утонченностью новъйшаго критицизма)-въ полвъйшей невозможности съ этой точки зрвнія не только обосновать

<sup>1)</sup> Я имъю въ виду нъкоторые печальные предразсудки ортодоксальныхъ марксистовъ, хотя въ общемъ очень высоко оцъниваю общественно-политическое значение движения, связаннаго съ марксизмомъ.

идею личности, но и просто констатировать ее. Нельзи найти того устойчиваго центра, который образуеть единство личности, нельзя найти носителя всёхъ психическихъ состояній и творческихъ актовъ. Философски-сознательный индивидуализмъ совершенно несовивстимь съ позитивизмомъ, а индивидуалистическія настроенія и порывы нужно признать психологическимъ опроверженіемъ позитивизма, вызовомъ ему. Философская теорія личности предполагаетъ существованіе внѣвременнаго и внѣпростанственнаго конкретнаго духа, изъ «природы» и общества невыводимаго и на проствишіе элементы наразложимаго. Только сущій индивидуальный духъ, свободный и обладающій творческой энергіей, а не временное соціально-біологическое образованіе, не отрывокъ процесса природы и не случайная игра ощущеній, можеть возстать противъ внѣшняго міра и противополагать ему свои абсолютныя права. У Михайловскаго было несомивнное тяготвніе къ метафизическому индивидуализму, но духовная атмосфера, въ которой онъ выросъ, не позволяла ему порвать съ традиціями и предразсудками позитивизма. Но онъ былъ также несомнаннымъ раціоналистомъ и туть между нами образуется пропасть.

Къ раціоналистическому ученію о личности я еще вернусь, когда буду говорить о Чичеринв, но и по поводу раніонадизма Михайловскаго нужно сказать несколько словъ. Михайловскій, какъ и всякій раціоналисть, защищаль всю жизнь личность безличную, безкрасочную, отвлеченную, общую, защищаль біологическую абстракцію, лишенную индивидуальности, и это была иронія судьбы надъ «борцомъ за индивидуальность». Подобно всякому раціоналисту, онъ браль челов'яческую природу не въ ея мистической, сверхъ-раціональной цілостности и полноті, онъ браль ее отвлеченно, раціоналистически разсіжаль, и такимь образомь убивалъ живую непосредственную жизнь, соприкасающую насъ съ тайной міра 1). Полнота переживаній человіческой личности недоступна для раціоналиста, а только эта полнота приводить насъ въ связь съ «иными мірами» и только туть мы обратаемъ свою индивидуальность, по существу ирраціональную, неповторимую въ своемъ своеобразіи.

Раціонализмъ слишкомъ боится всего темнаго, таинственнаго, проблематическаго въ человѣческомъ существѣ, всего, что можетъ помѣшать благополучно устроиться, выстроить человѣчес-

<sup>1)</sup> См. статью "О новомъ русскомъ идеализмъ".

кіл личности въ ряды, нормировать все и вся. Для насъ человъческая дичность есть не біологическая или этико-гносеологическая абстракція, а живой конкретный индивидуальный духъ, въ сверхъразумной полноть своей соприкасающійся съ внутреннимъ существомъ міра. Раціонализмъ имветь дело всегда съ вторичнымъ, раціонализированнымъ, отвлеченно-разсвиеннымъ сознаніемъ и для него закрытъ путь къ сознанію первичному, живому, переживаюцему всю полноту бытія. Поэтому-то раціонализмъ, выступающій подъ маской эмпиризма, признаетъ только условный, раціональный, заключенный въ пространственно-временную темницу опыть, опыть огороженный высокими ствнами категорій разума. И боится онь смотрать прямо въ глаза опыту трансцендентному, мистическому, разрывающему всв грани и разрушающему всв ствны. Въ нашемъ національномъ духѣ заложены задатки философіи сверхъраціонализма, сверхъ-разумности и это сказывается въ нашей мятежности, не вкладывающейся ни въ какія рамы, въ нашей тоскі и томленіи по новымъ, «инымъ мірамъ». Основы истиннаго индивидуализма заключены въ философіи и религіи христіанства. Только христіанство поставило любовь и свободу выше всякаго закона и судьбв индивидуальнаго человвка придало абсолютный смысль и значеніе. И мы хотвли бы обрасти его вновь, очищеннымъ отъ историческихъ искаженій. И думается мнв, что мы имвемъ большія философскія права объявить «борьбу за индивидуальность», такъ какъ не унизимъ личности отвлеченной раціональной нивелировкой. Михайловскому простится его раціонализмъ за демопратизмъ, за его упорную и неустанную думу о народъ. Но Чичерину не простили ничего.

Справедливость требуеть признать Чичерина однимъ изъ самыхъ сильныхъ русскихъ умовъ. Его знанія и сфера его интересовъ были необыкновенно обширны. Но никому онъ не пришелся по вкусу, въ его писательской индивидуальности было что-то непріятное, что-то связывающее, а не освобождающее. Это былъ умъ административный, онъ отдавалъ распоряженія и не терпѣлъ ослушанія, въ умѣ этомъ было что-то слишкомъ доктрическое, а въ натурѣ что-то слишкомъ разсудочное 1). Порядокъ Чичеринъ любиль ужасно и въ системѣ его все нашло себѣ мѣсто, все оказалось оправданнымъ и зачисленнымъ по извѣстной категоріи. Читайте его «Науку и религію» (это главный философскій трудъ

Вл. Соловьевъ назвалъ Чичерина "умомъ по преимуществу Распорядительнымъ".

Чичерина, представляющій цізлую философскую систему) и васъ непріятно поразить, что религіозная проблема трактуется такъ разсудочно, что Богъ оказывается богомъ благоустройства и порядка, что самый різшительный, казалось бы, идеализмъ не ведеть къ новымъ мірамъ, что въ старомъ, ветхомъ мірѣ все остается на прежнемъ мѣстѣ. Религія у него сила консервирующая, а не освобождающая. И консервируеть она старые экономическіе, семейные, государственные и пр. устои жизни. О рожденіи новыхъ формъ жизни не идетъ и рѣчи. Чичеринъ очень разносторонній и сильный умъ, но у него всегда не хватало творчества и онъ защищаль ту форму гегельянства, которая считаеть истину разъ навсегда открытой. И какъ-то тоскливо и душно было жить въ этой раціоналистической темниців кантизированнаго гегельянства, туть уже прекращались всякія исканія. Раціоналистическая логика все прибрала къ своимъ рукамъ и создала железную дисциплину, ирраціональныя настроенія, для которыхъ открываются всякаго рода бездны, не допускаются. И это была клевета на живого

Современнымъ идеалистамъ указывали, что они должны были поставить Чичерина въ свою генеалогію. И въ извѣстной степени это, конечно, справедливо. Не мы выдумали метафизическій идеализмъ и хвала Чичерину, что онъ защищалъ его въ самую трудную для этого направленія эпоху. Но есть и большая разница. Чичеринъ никогда не стремился къ новымъ настроеніямъ, къ созданію новаго, преображеннаго человѣка. Онъ создавалъ только систему раціональныхъ идей для утвержденія крѣпкаго строя жизни, незыблемаго познанія, нравственности, государства, семьи и т. д. Этотъ человѣкъ никогда не понималъ трагедіи, не допускалъ ее и потому онъ чужой для насъ. Чичеринъ былъ въ сущности консерваторомъ 1) и всегда былъ чуждъ самымъ дорогимъ для насъ алканіямъ.

Самая сильная сторона Чичерина это его философія права, тутъ мы должны дать высокую оцѣнку его дѣятельности. Чичеринъ былъ блестящимъ защитникомъ теоріи естественнаго права и новѣйшія идеалистическія теченія въ философіи права должны почтить его, какъ самаго главнаго своего предшественника. Позитивизмъ торжествовалъ побѣду и всякій разговоръ объ естествен-

Говорю, консерваторомъ, хотя онъ былъ однимъ изъ еамыхъ сильныхъ теоретиковъ либерализма.

номъ правъ вызывалъ только снисходительную улыбку, а Чичеринъ мужественно отстаиваль эту старую и вѣчную идею, къ которой онять вернулась человіческая мысль и которая лежить въ основаніи всей общественной философіи. Михайловскій не въ состояніи быль философски защитить права личности, онъ въ конце концовъ долженъ былъ въ противорвчи со своимъ индивидуализмомъ выводить ихъ изъ общества, изъ целаго, вне личности находящагося и расценивающаго его права. Это удель всякаго позитивизма: личность не имфеть абсолютного значенія и присущихъ ея природъ правъ, она все получаетъ извиъ, все въ ней расцънивается согласно интересамъ вившней для нея коллективной единицы. Воренъ за индивидуальность, - Михайловскій не могь освободить личность отъ рабства вившней природы и общества, не видвлъ того внутренняго метафизическаго существа личности, которое только и можно признать безусловно и безпредально цаннымъ и противопоставить всякому внёшнему насилію.

Чичеринъ занимаетъ гораздо болве укрвиленную позицію. Для него человвческая личность была метафизическимъ существомъ, не выводимымъ изъ естественной и соціальной среды. Права личности коренятся не въ веленіяхъ общества и не въ случайныхъ дарахъ исторического развитія, а въ метафизической безвременной природѣ человѣка, являются ея непосредственнымъ выраженіемъ. Требованія права это голось разума абсолютнаго, универсальнаго Разума. Человъкъ нравственно-разумное, свободное существо и его метафизическая свобода- источникъ его правъ, которыя должны быть признаны и кристаллизованы въ обществъ. Чичеринское опредъление права, какъ свободы, есть единственно върное и самое глубокое опредъление. И дъло только въ томъ, чтобы сделать изъ этого всё последовательные выводы. Чичеринъ поняль метефизическую природу права и глубокую внутреннюю связь свободы политической съ свободой метафизической. Въ немъ было глубоко заложено идеалистическое правосознание и уважение къ личности, къ ен правамъ и свободъ, составляло навосъ его жизни, его религію. Чичеринъ былъ нашимъ единственнымъ теоретикомъ либерализма и только онъ понялъ глубочайшія идеальныя основы либерализма. Гдв достоинство личности еще не признано, гдв свобода подвергается поруганію, а права субъективыя не кристаллизовались еще въ правъ объективномъ, тамъ такой мыслитель и публицисть должень быль бы особенно почитаться, заслуги его должны были бы быть признаны всеми. Почему же

Sturk

Чичерина такъ мало знають, почему онъ никогда не владѣлъ сердцами, не управлялъ мыслями нашей интеллигенціи, всѣмъ существомъ своимъ рвущейся къ свободѣ и праву?

Чичеринъ всю свою жизнь былъ непримиримымъ врагомъ пемократіи. Его блестящіе и глубокіе труды переполнены самыми злобными выходками противъ соціальнаго движенія, самымъ трубымъ его непониманіемъ. Непріятно читать тв мвста «Философіи права», въ которыхъ речь идеть о соціализме, тяжело видеть, какъ буржуазная ограниченность искажаеть мысль такого выдающагося мыслителя. Этотъ великій логическій и этическій грахъ не могли и не должны были простить Чичерину. Историческія условія сложились такъ, что буржуазный либерализмъ не могъ у насъ имъть успъха. Наши освободительныя стремленія окрашивались не только въ демократическій цвіть, но и носили болье или менте соціальный характеръ. И нельзя найти доступа къ широкимъ кругамъ русской интеллигенціи, если повторять историческое предательство принциповъ либерализма, которое совершено было въ Европы либеральными общественными силами. Съ давнихъ поръ мы впитывали въ себя чувство ненависти и презрѣнія къ буржуазному обществу и этотъ справедливый въ своей основъ инстинктъ часто приводиль насъ къ искаженію исторической перспективы въ политикъ. Мы не умъли быть реальными политиками и потому не въ состояніи были оцінть большого политическаго значенія публицистической деятельности Чичерина. Только теперь непосредственная сила жизни толкаеть насъ на болве реалистическій путь и заставляеть признать сложность и многообразіе способовь борьбы, неизбъжность разнаго рода временныхъ соглашеній и временнаго сотрудничества разныхъ общественныхъ силъ 1). И сейчасъ нуживе чемъ когда бы то ни было разбить предразсудки двухъ противоположныхъ сторонъ: той, что считаетъ буржуазной самую природу либерализма, и той, что делаеть изъ принциповъ либерализма буржуазные выводы въ угоду своему классовому своекорыстію.

Слово либерализмъ замарано и обезцѣнено, хотя происходить оно отъ величайшаго изъ человѣческихъ словъ, — отъ слова свобода. Если брать принципы либерализма въ ихъ идеальной чистотѣ, въ ихъ надъисторическомъ, безвременномъ значеніи, то они являются прямымъ выраженіемъ метафизической природы чело-

<sup>1)</sup> Это писалось еще въ эпоху существованія "Союза освобожденія", распавшагося послѣ 17 октября.

вической личности, политической формулировкой безусловнаго уваженія къ свобод'в духовнаго существа. Сущность либерализма въ естественныхъ, неотъемлемыхъ, абсолютныхъ по своему источнику правахъ личности, въ свободъ и равенствъ: осуществление либерадизма есть замъна насильственныхъ отношеній между людьми отношеніями свободными и упирается оно въ предвльный идеальвъ союзъ людей, основанный на внутренней свободь. Истинный либерализмъ видитъ источникъ правъ личности не въ государственной власти, какова бы она ни была, хотя бы она была выраженіемь суверенной воли народа, — а въ абсолютныхъ ценностяхъ, независимыхъ отъ воли отдъльныхъ лицъ, части народа или всего народа. Поэтому «декларація правъ человіка и гражданина» не есть декларація воли народа, -- случайной воли людей, а есть обнаруженіе абсолютныхъ цінностей, заключенныхъ въ метафизическомъ существъ свободнаго духа. Свобода и права личности выше всякой власти, хотя бы то была власть народа, выше всякихъ желаній и интересовъ, хотя бы и рабочаго класса. Случайной и относительной волей людей (изв'ястной общественной группы) было провозглашено право частной собственности, но право свободы совъсти или свободы слова было раскрытіемъ абсолютнаго, сверхъисторическаго блага. И вся задача въ томъ, чтобы воспитать волю людей, волю творческихъ общественныхъ группъ въ уваженіи и любви къ абсолютнымъ цвиностямъ, выраженнымъ въ «деклараціи правъ». И горе твит, которые соблазнятся временными благами и предпочтуть ихъ въчной свободъ, которые цънное подчинять полезному и не поймутъ, что есть права неотчуждаемыя. Чистый, истинный либерализмъ, незапятнанный прикосновеніемъ общественныхъ силъ, предавшихъ свободу во имя своихъ интересовъ, утверждаеть за человъческой личностью абсолютное значение и права ея въ принципа не ставить въ зависимость отъ случайныхъ историческихъ силъ, поэтому онъ выражаетъ задачи общественной жизни людей, ставить цели, обладаеть неумирающей ценностью. Не можеть устарьть идея естественныхъ правъ личности и ихъ гарантіи въ общественномъ стров, идеи свободы и равенства, не устарветь пониманіе смысла общественнаго развитія, какъ процесса освобожденія, корни котораго заложены въ метафизической глубинв человвческой природы. Чичеринъ понималь эту глубину либерализма и превосходно связалъ его съ идеалистической метафизикой. Онъ стоить многими головами выше обыкновенныхъ либеральныхъ позитивистовъ, которые защищають либерализмъ, не понимая его сущности и значеніе. Такимъ образомъ Чичеринъ вѣрно установилъ первоначальный фундаментъ въ построеніи общественной философіи. Онъ первоклассный философъ-юристъ. Но дальше Чичеринъ дѣлаетъ роковую ошибку.

Каково отношеніе либерализма къ демократизму? Демократизмъ есть только одно изъ опредвленій либерализма, его разъясненіе, неизовжный выводъ изъ принциповъ либерализма. Недемократическій либерализмъ есть въ сущности contradictio in adjecto и антидемократическія либеральныя теченія, которыя обнаружились уже въ эпоху великой французской революціи, были логическимъ и этическимъ искаженіемъ идей либерализма въ угоду классовымъ интересамъ, были проявленіемъ исторической и классовой ограниченности. Разъ признается абсолютное значение и неотъемлемыя права за всякой человіческой личностью, то этимъ уже идейно утверждается демократизмъ со всеми его выводами и отрицаются классовыя различія, «Декларація правъ челов'яка и гражданина» есть провозглашение царства демократии; она требуетъ уваженія не только къ правамъ личности (всякой личности безотносительно къ ея вившнему положенію), но и ко всякой индивидуальной воль, черезъ которую должно пройти творчество новыхъ формъ жизни. Последовательный и искренній индивидуализмъ всегда демократиченъ, такъ какъ для него существуетъ только индивидуальная личность, какъ таковая, ея духовная природа и внутреннее ея своеобразіе, а не соціальныя опредвленія личности, обращающія ее въ часть цілаго, затемняющія ея обликъ. Отстаивать соціальное и политическое неравенство значить посягать на святое святыхъ индивидуализма, значить ставить вещи выше человъка, значитъ одну человъческую индивидуальность возвышать за ея вещи (соціальныя преимущества), а другую принижать за отсутствіе этихъ вещей. Въ оцінкі, основанной на соціальномъ и политическомъ неравенствъ, индивидуальность, какъ таковая, исчезаеть, затемняется, духовно-ничтожное торжествуеть надъ духовно-значительнымъ, потому что платье опредаляеть отношение къ человъку. Это царство мъщанскихъ цънностей, которыми живеть буржуазный міръ, и загубило человіческую индивидуальность. Настоящій духовный аристократизмъ только въ демократіи возможень, только посль того какь хозяввами исторической сцены перестануть быть сильные своимь соціальнымь положенівмь, а не духовной своей мощью. Именно потому, что мы индивидуалисты, что мы признаемъ глубокія духовныя различія индивидуальносгей, что мы признаемъ цѣнность человѣческой личности, какъ таковой, во внутренней ея природѣ, мы требуемъ самаго рѣшительнаго демократизма и жаждемъ прекращенія власти вещей надъ людьми. Пусть жизнь творитъ личность и кладетъ на нее свою индивидуальную печать, а не вещи, принадлежащія личности, не безличныя вещи, власть которыхъ такъ геніально была когда-то схвачена Марксомъ. И можетъ быть соціализмъ есть единственный реактивъ, которымъ можно проявить различіе духовныхъ индивидуальностей и опредѣлить каждую изъ нихъ въ дѣйствительномъ ея своеобразіи. И во всякомъ случаѣ онъ нуждается въ оправданіи передъ судомъ индивидуализма, какъ исторически-относительное его средство. Это оправданіе дается современной исторіи...

Михайловскій понималь связь между индивидуализмомъ и демократизмомъ и это было его сильной стороной. Чичеринъ не понималь этого и не могь понять, его свътлый умъ быль искаженъ классовыми традиціями и предразсудками, онъ быль прикованъ къ фиктивнымъ ценностямъ буржуазнаго общества. Чичеринъ всю жизнь боялся даже чисто-политической либеральной демократіи и чтобы укрыться отъ ея победоносныхъ требованій онъ шель на самые жалкіе компромиссы съ своей философіей права, подміняль естественное право, всегда радикальное по духу, правомъ историческимъ, подъ сънью котораго могли спокойно себя чувствовать господствующие классы современнаго общества. То отношение къ демократіи, которое Чичеринъ выводиль изъ своего идеалистическаго либерализма, было и чисто логичискимъ паденіемъ. Либерализмъ и демократизмъ-одно и то же и, если мы все-таки подчиняемъ второй первому, то потому, что принципіально ставимъ свободу выше народа, право — выше власти. Но народъ долженъ быть свободенъ и свободное созидание новаго общественнаго строя должно пройти черезъ индивидуальную волю всего народа 1).

Отношеніе Чичерина къ соціальному движенію ужъ совершенно постыдно для мыслителя. Этотъ холодный, разсудительный умъ начиналъ тутъ просто ругаться и выказывалъ самое чудовищное непониманіе. Чичеринъ быль очень плохимъ экономистомъ и уже совершенно по донъ-кихотски отстанвалъ манчестерство, когда оно было всёми оставлено. Это не дёлало чести экономичесской прозорливости и экономическому образованію Чичерина,

<sup>1)</sup> Народный суверенитеть можеть и долженъ быть ограниченъ не какой-нибудь частью народа, а неотчуждаемыми правами личности, цънностями ни отъ какой человъческой воли независящими.

но, пожалуй, дѣлало честь стойкости его характера. Онъ никогда не уступилъ ни одной ияди экономическаго индивидуализма и былъ самымъ упорнымъ старовѣромъ, онъ готовъ былъ защищать какогонибудь Бастіа, когда всѣ о немъ давно уже забыли. У Чичерина переплетались высокія черты индивидуальнаго характера, внушавшія всѣмъ уваженіе, съ очень непріятнымъ упорствомъ въ предразсудкахъ, пристрастіемъ и нежеланіемъ двигаться впередъ, искать. Онъ никогда ни въ чемъ не сомнѣвался, этотъ—каменный, раціональный человѣкъ. Отмѣтимъ ту заслугу Чичерина, что онъ одинъ изъ первыхъ возсталъ противъ народнической идеализаціи общины и далъ ей болѣе вѣрное истолкованіе. Въ этомъ его даже можно признать предшественникомъ русскаго марксизма. Опровергать соціально-экономическія заблужденія Чичерина нечего, это слишкомъ элементарно. Укажу только на одну очень существенную сторону этого вопроса.

Соціально-философскимъ грахопаденіемъ Чичерина, подобно историческому грахопаденію буржуазіи, было провозглашеніе историческаго права частной собственности правомъ естественнымъ. Это не только логически-деффектно, не только было проявленіемъ классовой буржуазной ограниченности и исторической относительности буржуазной эпохи, но и было посягательствомъ на индивидуальное достоинство человеческой личности, такъ какъ этимъ ценность человека связывалась съ безличными вещами, не имъ созданными. Экономическій индивидуализмъ былъ исторически-случайнымъ предикатомъ либерализма и не входилъ въ его истинную сущность. Либеральная «декларація правъ» послідовательно примъняется и развивается современнымъ соціальнымъ движеніемъ. Напримъръ Германская соціалъ-демократія является единственной либеральной партіей, которая действительно борется съ реакціей во имя свободы, а германскіе «либералы» менѣе всего могуть претендовать на это званіе, такъ какъ предали свободу во имя своего соціальнаго благополучія. Соціальный демократизмъ есть только методъ последовательнаго развитія и воплощенія въ жизнь принциповъ либерализма. Мы не должны этого забывать. Если демократія есть неизбіжный выводь изъ сущности либерализма. то также неизбъжно демократія дълается соціальной. И творческой задачей является устраненіе несоотвітствія между соціальнымъ содержаніемъ и формами «деклараціи правъ», идейно осудившей классовое устройство общества. Мы должны смело и безбоязненно сдълать самыя последовательныя консеквенціи изъ либерально-демократической «деклараціи правъ человѣка и гражданина», то-есть должны признать борьбу за освобожденіе оть соціальнаго порабощенія, борьбой послѣдовательно-либеральной и оправдываемой метафизическими предпосылками нашего либерализма.

Но такъ называемые «идеалисты» не прикрапляють своихъ чувствъ и своего паеоса къ опредъленнымъ способамъ и формамъ осуществленія правъ личности, свободы и равенства. Мы считаемъ эти способы и средства борьбы очень сложными и разнообразными, у насъ нътъ фетипистской привязанности къ вит человъка находящимся вещамъ, напримъръ, къ строго опредъленнымъ формамъ соціальнаго строя. Мы принимаемъ внутреннюю сущность демократизма, которую считаемъ тождественной съ внутренней сущностью либерализма; но доктринерскій соціализмъ, растрачивающій религіозная чувства по недостойнымъ поводамъ, прикрѣпляющій ихъ къ матеріальной организаціи жизни, намъ чуждъ и представляется надругательствомъ надъ высшимъ достоинствомъ человъческаго духа. Мы не рисуемъ себв предвлынаго соціальнаго совершенства, но если ужъ рисовать утопіи, то наиболже достойной мы признали бы состояние окончательного торжества индивидуализма, союзъ людей, основанный на внутренней свободъ и любви, а не на вившней организаціи. Да будеть то, къ чему стремится современное соціалистическое движеніе, посколько оно освобождаеть человъка отъ гнета вещей, и потому оно въ извъстномъ смыслъ для насъ есть «дважды два-четыре». Въ соціальной области ему нечего противополагать, только оно делаеть свое дело и всякая буржуазная реакція безсильна и мертва. Но этимъ путемъ нельзя еще создать новаго царства духа и нельзя поб'ядить той духовной буржуазности, которая разъбдаеть не только господствующіе, но и угнетенные классы современнаго общества. Это даетъ мнв поводъ перейти къ другой сторонъ міровоззранія Чичерина.

Я еще разъ хочу повторить въ связи съ Чичеринымъ то, что говорилъ по поводу Михайловскаго. Индивидуализмъ Чичерина, — хотя и идеалистическій, но вмѣстѣ съ тѣмъ и чисто раціоналистическій. Это философская декларація правъ безличной, общей, разумной личности. Для Чичеринскаго идеализма, какъ и для позитивизма Михайловскаго, существуетъ только раціональная сторона личности, его интересуетъ только общая разумная природа. Но вѣдь властно заявляютъ о своихъ правахъ и ирраціональныя стороны личности, которыя и дѣлаютъ ее индивидуальностью. Индивидуальное человѣческое существо не только требуетъ разумныхъ

правъ, общихъ для всёхъ, но и жаждетъ разорвать грани раціонализированнаго міра. И мы хотвли бы написать «декларацію правъ» конкретнаго индивидуальнаго духа, взятаго во всей цѣлостности его природы, не разсѣченнаго раціонально и переживающаго въ мистическомъ, сверхъ-разумномъ опытѣ трансцендентную глубину бытія. Это было бы вызовомъ не только соціальной, но и духовной буржуазности нашего міра, предугадываніемъ духовнаго обновленія, которое совершается только религіознымъ движеніемъ. А теперь резюмирую наше отношеніе къ Михайловскому и Чичерину, на которыхъ мы хотѣли опредѣлить себя.

Въ философскомъ отношеніи намъ ближе Чичеринъ, въ соціальномъ—Михайловскій. И того, и другого мы высоко цінимъ, и многому у нихъ готовы поучиться, но оба опи принадлежали къ старымъ направленіямъ, каждый изъ нихъ былъ по своему консерваторомъ и боролся съ новыми теченіями. Чичеринъ боялся роста демократіи, Михайловскій со страхомъ и подозрініемъ смотрівлъ на ирраціональныя стремленія, на мистическія исканія новыхъ поколіній. Мы думаемъ, что будущее принадлежитъ именномистицизму и демократія. Соціальная демократія на почві позитивизма должна привести къ величайшей пошлости, къ угашеніюдуха, но она же можеть создать самую тонкую духовную аристократію, если сознаетъ наконецъ себя лишь средствомъ для далекихъ, мистическихъ цілей человіческой жизни, которыя отрицаетъ нашъ малый ограниченный разумъ, но признаеть нашъ большой, безконечный разумъ.

Въ общественной программѣ нашей мы примыкаемъ къ освободительнымъ и демократическимъ завѣтамъ нашей интеллигенціи, но даемъ другое философское обоснованіе и настаиваемъ, по характеру переживаемаго нами момента, на рѣзко правовой формулировкѣ нашихъ общественныхъ требованій. Самыя различныя общественныя силы должны сойтись сейчасъ на громкомъ требованіи права. И это будетъ историческій экзаменъ для нашей интеллигенціи. Мы призываемъ сознавшія свое человѣческое достоинство общественныя силы соредоточить свое вниманіе и свою энергію на коренномъ вопросѣ русской жизни, но перспективы у насъ очень далекія и мы никогда не примиримся съ буржуазнымъ обществомъ и тѣмъ буржуазнымъ духомъ, который не преодолѣли даже самые крайніе борцы за новый соціальный строй. И будемъ помнить, что предательство принциповъ свободы, такъ нагло совершенное въ Западной Европѣ, должно найти въ насъ самый

ръшительный отпоръ. Но мы должны идти еще дальше тъхъ, которые этотъ отпоръ готовятъ, мы не должны допустить, чтобы духовная свобода и сознаніе конечныхъ цълей жизни были преданы, были промъняны на соціальное благополучіе, чтобы мы оказались духовно-нищими въ тотъ часъ, когда придетъ къ намъ соціальное обновленіе. И мы не уступимъ нашимъ друзьямъ-врагамъ грядущаго царства духа, какъ не уступимъ буржуазіи царства соціальной демократіи.

## Отвѣтъ критикамъ

(О полемикъ.—"Идеализмъ" и наука.—"Идеализмъ" и свобода.—Отношенія "идеализма" къ переживаемому нами моменту.—Группировка общественныхъ направленій). 1)

Объ "идеалистахъ" очень много писали. Полемика противъ «идеалистовъ» является почти единственной духовной пищей, которую нёкоторые журналы воть уже нёсколько лёть преподносять своимъ читателямъ. Полемикой противъ «идеализма» некоторые начинающіе писатели пріобръли себъ своеобразную извъстность. «Идеалистты» давали темы своимъ противникамъ, наталкивали ихъ на такіе вопросы, до которыхъ самостоятельно они бы никогда не додумались, превратили ихъ чуть ни въ философовъ и эстетиковъ. И все это исключительно во имя искорененія ненавистнаго и вреднаго «идеалистическаго» направленія. Марксизмъ, представленный въ нашихъ журналахъ, носять на себъ явные слёды упадка, направленія отживающаго и съ крикомъ хватающагося за соломинку. Такой соломинкой является и эмпиріо-критицизмъ, и соціально-обезвреженное и опошленное ницшеанство, и всв эти безсодержательные, чисто словесные гимны жизни. Былокогда-то великое ученіе, могучее и славное, и мы находились подъего гипностической властью. То быль классическій марксизмъ 📧 въ немъ трепетали творческія силы. Но марксизмъ, родившійся въ особую, уже пройденную, историческую эпоху, состарился и одряхлёль, онъ не можеть уже играть творческой роли въ создания духовной культуры нашего времени. Эпигоны этого ученія стараются залатать его ветхія одежды, но заплатки эти делають изматеріи совершенно не подходящей, совсёмъ чуждой. Каковы бы ни были философскія или научныя качества эмпиріо-критицизм

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Новомъ Пути" 1904 г. Ноября.

Авенаріуса, одно несомнівню: къ марксизму онъ не имбеть никакого отношенія. Наши вырождающіеся марксисты схватились за модную философію, потому что безъ философіи по нынвшнимъ временамъ обойтись нельзя, а старая философія марксизма разложилась окончательно. Столь же чужды духу марксизма новъйшія натуралистическія попытки растворить соціальныя краски въ энергетической метафизикв. Явилась также потребность пріукрасить скучную и струю теорію опошленнымъ ницшеанствомъ и даже легкимъ обезвреженнымъ декадентствомъ. Тутъ наши послъдніе марксисты уже явно плетутся въ хвоств духа времени и производять довольно комическое впечатление. Выжившие еще представители классическаго марксизма, вфриве рыцари, окаменфвине въ своей неподвижности, должны хмурить брови и съ враждой и стратомъ смотреть на всё эти новшества. Ихъ голоса къ сожалению не доходять до нашихъ журналовъ и потому всв эти quasi-марксистскіе органы такъ ничтожны, такъ безцвѣтны. Подобно паразитамъ они питаются соками «идеализма» и претворяють эти соки въ легкую позитивистическую кашицу, которой пытаются насъ **УНИЧТОЖИТЬ**.

Долженъ оговориться, чтобы не вышло недоразумвнія. Практическое движение, связанное съ марксизмомъ, имфетъ огромныя задачи, оно очень жизненно и значение его я оцвниваю очень высоко. Рѣчь идеть о теоріи марксизма, о значеніи марксизма въ духовной культурь, въ современныхъ исканіяхъ, въ опредвленіи цвинаго содержанія жизни. Туть и обнаруживается поливищее безсиліе и немощь. Мы любимъ жизнь, боготворимъ ее, жизнь высшее благо, высшая цаль, высшій критерій добра и зла, хоромъ кричать всв эти представители последнихъ дней марксизма и стараются нарумянить и набълить старую разлагающуюся теорію. Какъ безцвътно и безкровно, умъренно и благоразумно все это по сравненію съ красочной, сочной и дерзновенной хвалой радости жизни одного изъ самыхъ интересныхъ, даровитыхъ и значительныхъ писателей нашего времени -В. В. Розанова. Никто не посягаеть на практическую добродътель эмпиріокритическихъ и аморалистическихъ марксистовъ, но поэзія жизни не ихъ дело.

«Идеалисты» не отвѣчали своимъ «критикамъ», вызова не приняли. Напрасно критики суетились и волновались, стараясь вызвать насъ на полемику. Тутъ не было со стороны «идеалистовъ» заговора, это былъ результатъ естественныхъ и непосредственныхъ чувствъ, на которыхъ сошлись очень многіе. Охоты не

было возражать на всё эти полемическія упражненія, не вдохновляла «критика», скучно было даже читать все это, а не только отвічать. Но пора уже принципіально высказаться о нолемикі вообще и о нашихъ полемическихъ нравахъ въ частности.

Съ давняго времени царятъ въ нашей журнальной литературѣ очень жестокія полемическіе нравы. Въ этомъ взаимномъ повданіи сказалась вся наша некультурность, туть было и полное неуважение къ читателю и нарушение эстетической мізры, столь характерное для насъ пренебрежение изяществомъ. Облагородить наши литературные нравы, привить более аристократическія манеры было бы немаловажной культурной задачей. Мы прекрасно понимаемъ, что грубость, нетерпимость и отсутствіе настоящей внутренней свободы въ нашей журналистикъ обусловлены особыми причинами: той напряженной атмосферой, въ которой приходится жить русскому писателю. Существующій порядокъ вещей развиваетъ бользненную подозрительность, одна цензура порождаетъ другую, одно насиліе порождаеть другое насиліе, одна казенщинадругую казенщину. Отвътственность за это духовное калъчество русской интеллигенціи падаеть на темные, давящія, властвующія силы русскаго общества. Но пора наконецъ отстоять духовную свободу, право творчества отъ посягательства всякаго рода казенщины, всякаго рода шаблоновъ, монополизирующихъ передовую мысль.

Какова психологія полемики, какіе душевные мотивы въ ней преобладають, къ какимъ инстинктамъ человѣческой природы она обращается? Этоть вопросъ представляется мнѣ интереснымъ п достойнымъ разсмотрѣнія.

Въ сущности психологія полемики безнравственна и апеллируєть она къ низшимъ, а не высшимъ сторонамъ человѣческой природы. Прислушайтесь къ полемикѣ въ литературѣ или въ устныхъ спорахъ. Всегда поражаетъ, до чего забываются тѣ вопросы, о которыхъ полемика ведется, до чего мало выясняется истина, до чего полемизирующіе находятся въ рабскомъ подчиненіи у какой-то третьей, инородной силы, у публики, привлечь сердца которой хочетъ каждая изъ сторонъ. Мы страшные жертвы приносимъ во имя нашихъ слушателей и читателей, и уловленіе сердецъ малыхъ сихъ давно уже заслонило отъ несъ уловленіе истины и и правды. Въ полемикѣ всегда есть что-то демагогическое, всегда она обращается къ тѣмъ или другимъ инстинктамъ массы и всегда за ней скрывается психологія рабства у толпы. Цѣль полемики склонить на свою сторону аудиторію, вызвать свистки и рукопле-

сканія и шумъ этотъ різдко бываеть торжествомъ истины. Кто побъждаеть въ полемикъ? О, эта побъда покупается не глубиной имсли, не силой аргументаціи, не внутренней правдой вашей! Тымъ и безиравственна полемика, что по самому существу своему она призываеть въ судьи, решающе судьбу истины-хоры, элементъ случайный, посторонній, мало, а часто и ничего не понимающій. Наша обычная журнальная полемика всегда играеть на какихъ-нибудь струнахъ читательской души и жадно ждеть одобренія своего читателя, но все это есть сплошное неуваженіе къ читателю. Для настоящаго, дорогого для насъ читателя должны быть неинтересны всв эти бесконечныя, безплодныя и мелочныя пререканія г. А. и г. Б., всё эти личные счеты, заподазриванія и уличенія, вся эта полемическая пыль, подъ которой хоронятся интересы истины и забываются требующіе разъясненія вопросы. И если мы хотимъ настоящимъ образомъ уважать и себя, и читателей, то должны презирать полемику и полемическихъ критиковъ нашихъ, должны отвъчать на недоумънія читателей, разъяснять вопросы по существу и игнорировать всв полемическія выходки противъ насъ, словомъ на личную полемику отвичать безличнымъ критическимъ разъясненіемъ читателямъ, что делается съ важными и значительными вопросами въ полемической свалкъ.

Уже нъсколько лътъ ведется полемика противъ идеализма вообще и противъ пишущаго эти строки въ частности и вся эта критика поражаетъ своей убогостью, она просто неинтересна, просто не вдохновляеть къ отвъту, а неръдко бывала невъжественна и недобросовъстна. Противъ философскихъ и религіозныхъ исканій люди ничего не понимающіе въ философіи и не больющіе религіозной проблемой делали какія-то совершенно неум'єстныя политическія возраженія. Это прим'вненіе политическихъ критеріевъ къ интимивищимъ запросамъ человъческаго духа съ одной стороны, а съ другой - оцінка политическаго credo по критеріямъ совершенно не политическимъ есть несомнънный показатель некультурности, низкаго уровня какъ политическаго, такъ и умственнаго развитія. Пусть наши полемизирующіе и критикующіе журналисты научатся дівлать философскія возраженія на философскія утвержденія, пусть признають за челов'яческой личностью право на полноту духовныхъ переживаній, тогда можно и должно будеть съ ними разговаривать на культурномъ языкъ, А пока все-таки постараемся формулировать, какія главныя недоум'внія могла вызвать у читателей полемика противъ «идеализма».

Долженъ оговориться, что возражать я буду глявнымъ образомъ за себя. «Идеализмъ» чрезвычайно неопредъленная общая скобка, это—духовное броженіе, которое заключаеть въ себъ очень разнообразные оттънки, и чревато оно самыми глубокими противоноложностями.

«Идеализмъ» подозрѣвали или прямо обвиняли въ реакціонности, въ двойной реакціонности, съ научно-просвѣтительной и соціально-политической точки зрѣнія. Около этихъ двухъ пунктовъ—отношенія «идеализма» къ наукѣ и отношенія его къ свободѣ—я и сосредоточу свой отвѣтъ. Нужны ли съ нашей религіозно-философской точки зрѣнія научное просвѣщеніе и освободительный прогрессъ? Вотъ что возбуждаетъ, повидимому, большія сомнѣнія, а къ наукѣ и политикѣ наша интеллигенція относится съ религіозномъ благовѣніемъ.

По первому пункту мы не будемъ долго разговаривать, это очень элементарный, простой и почти что скучный вопросъ. Никто никогда и не думалъ посягать на науку, «Идеалисты» всегда резко отграничивають область научнаго знанія отъ философіи и религіи и нікоторые изъ нихъ можеть быть даже слишкомъ позитивисты въ наукт. Могущество и значение науки совершенно неопровержимы, ея нужность доказывается каждымъ шагомъ нашей жизни. И мы ограничиваемъ компетенцію науки только тогда, когда она вившивается не въ свое дело, когда пытается решать вопросы философскіе и религіозные. Но также бы отрицательно мы отнеслись къ философскому или религіозному рішенію вопросовъ научныхъ. Другой вопросъ, какую мы роль приписываемъ наукъ, научному просвъщению въ человъческой культуръ, въ ходъ всемірной исторіи. Туть мы прямо должны сказать, что наукт отводимъ роль подчиненную, служебную, что намъ глубоко чужда и до последней степени противна точка зренія раціоналистическаго просвъщенія. Мы объявляемъ непримиримую борьбу раціоналистической культурь, искажающей духовную природу человъка, этому quasi научному самодовольству, этому ограниченному и тупому отрицанію всего ирраціональнаго и сверхразумнаго. Боль остроумные и глубокомысленные критики могли бы найти очены твердую принципіальную почву для полемики противъ насъ, н не заслуживаеть даже серьезнаго возраженія то элементарнонедоразуминіе, что будто бы мы отрицаемъ науку, что мы пред ставители реакціи противъ науки. Да-реакціи, но не против: науки, а противъ раціонализма, противъ посягагательствъ пози

тивизма на полноту и цельность человеческой природы. Какъ-то даже неловко въ тысячный разъ повторять, что наука не можетъ построить міровозэрвнія, не можеть быть религіей, не можеть быть творцемъ ценностей и руководителемъ жизни, что вне научнораціональнаго познанія нашего малаго разума есть еще безконечность, которую не хотять и не могуть видеть позитивисты и вообще всв раціоналисты, что наконецъ отъ такого ограниченія компетенціи сама наука можеть только выиграть. Я готовъ приветствовать теорію научнаго знанія Маха, поскольку она очищаеть науку отъ всякихъ метафизическихъ притязаній и делаеть ее болфе скромной, болфе научной. Это нисколько не обязываеть меня соглашаться съ ограниченной философіей Маха, скорве даже наоборотъ. Чемъ научие, позитивнее будетъ наука, темъ более философской, метафизической будеть философія и болье религіозной будеть религія. Научные же аргументы противъ философіи и религіи логически недопустимы, это не только ошибка раціоналистическаго сознанія, но и показатель очень низкой умственной культуры. Все это можно резюмировать: науку мы чтимъ не меньше, чить наши критики, нуждаемся въ ней и сознаемъ ся власть на каждомъ шагу, но мы враги раціоналистическаго просв'ященія и полагаемъ нашъ паеосъ въ техъ сторонахъ человеческого духа, которыя находятся внв контроля науки, внв чисто логической провърки. А теперь перехожу къ другому, гораздо болъе важному вопросу.

Одно недоумѣніе, связанное съ «идеализмомъ», заслуживаетъ самаго внимательнаго разсмотрѣнія. Тутъ мы имѣли бы дѣло съ наиболѣе отталкивающимъ отъ насъ аргументомъ и самымъ опаснымъ, если бы онъ не былъ сплошнымъ недоразумѣніемъ. Я имѣю въ виду обычное и распространенное мнѣніе, что, «идеализмъ» признаетъ свободу внутреннюю, метафизическую и не въ состояніи перейти къ свободѣ внѣшней, соціальной, что онъ отворачивается отъ земли, отъ борьбы, которая съ такими кровавыми усиліями ведется во имя лучшаго земного будущаго, словомъ, что «идеализмъ» становится спиной къ освободительному соціальному протрессу.

Наши критики очень произвольно и до высочайшей степени некритично оперирують съ понятіями «свободы», «личности», «прогресса» и т. п. Только потому имъ такъ дегко побъдоносно возражать намъ, что они не хотятъ и не могутъ дать себъ философскій отчетъ въ собственныхъ мысляхъ и выраженіяхъ и обра-

щаются къ довольно вульгарнымъ чувствамъ своей аудиторіи. Со всёхъ сторонъ я слышу то пегодующіе, то насмѣшливые голоса, которые отнимаютъ отъ насъ право требовать внѣшней свободы, жаждать ее. По вашему-де и безъ того всѣмъ хорошо, каждый человѣкъ внутренно свободенъ и никакое насиліе не можетъ унизить его возвышеннаго духа. Тѣмъ самымъ у «идеализма» отнимается право признавать смыслъ всемірной исторіи, въ то время какъ возникъ онъ болѣе всего изъ потребности этотъ смыслъ признать, увидѣть его. И мы прежде всего видимъ этотъ смыслъ въ освобожденіи, въ самоосвобожденіи и освобожденіи міра. Въ основу религіозно-философскаго ученія я бы положилъ идею свободы и неразрывно съ ней связанную идею личности и только тогда можетъ быть санкціонирована и осмысленна борьба за освобождаюцій сопіальный прогрессъ.

Что такое личность, что такое свобода? Наши позитивистическіе критики знають, что свобода вещь прекрасная и манящая, что за личность нужно бороться, еще больше знають они, что свободы у насъ нътъ, а личность угнетена и задавлена. Все это хорошія чувства, но позитивизмъ всёхъ видовъ и отгенковъ безсиленъ обосновать идеи личности и свободы и привести къ философін освобожденія, къ освободительному міропониманію и настроенію. Личность и свобода должны быть не только целью и ревультатомъ борьбы, но и субъектомъ борьбы, воть надъ чемъ недостаточно думають позитивисты. Личность не можеть быть продуктомъ безличнаго-природы, соціальной среды, историческаго процесса; свобода не можеть быть продуктомъ необходимости,естественнаго развитія, не можеть она быть приказана и заказана. Всемірно-историческій процессъ только потому и можеть быть освободительнымъ, что въ самой природъ міра заложена творческая свобода, начало прогивоборствующее связанности и гнетущей необходимости. Личность можетъ возстать противъ вив ея лежащаго, давящаго, только во имя собственной внутренней природы своей, только въ качествъ внутренно свободнаго существа, обладающаго творческой энергіей. Иначе что возставало бы, жто боролся бы? Человъческая личность, этотъ метафизическій духъ, внутренно свободный, можеть быть связана, порабощена и угнетена; она обладаетъ абсолютной ценностю, но достоинство ея можетъ быть поругано. Но бороться съ гнетомъ и порабощениемъ можеть только свободное существо, а не кусокъ матеріи, не случайная капля въ океанъ природной необходимости. Этого никакъ

не хотять понять. У свебодолюбивыхъ позитивистовъ выходить очень странная дилемма: бороться за свободу можетъ и хочетъ только несвободное по своей природъ существо, только случайный обрывокъ естественной и соціальной среды, свободное же по своей природъ существо, конкретный духъ, личность, примиряется съ рабствомъ, гнетомъ и безправіемъ. И еще: тъ, что видятъ смыслъ мірового и историческаго процесса въ освобожденіи, должны отрицать смыслъ борьбы за свободу, тъ же, что отрицаютъ всякій смыслъ за міровымъ и историческимъ развитіемъ, видятъ въ немъ лишь необходимый процессъ природы, должны признавать смыслъ борьбы за свободу. Туть мы встръчаемся съ какимо-то ужаснымъ недоразумъніемъ. Это недоразумъніе можно еще кратко выразить такъ: свободному нечего стремится къ свободъ, добиваться свободы можетъ только несвободный.

Суждение это можетъ показаться логичнымъ, если не вникнуть въ содержание употребляемыхъ здёсь понятій. Для насъ свобода есть творческая сила индивидуальной духовной субстанціи, это созиданіе изнутри, изъ глубинъ человъческой природы, властное самоопредвление личности. Понятие личности, человъческой индивидуальности немыслимо безъ свободы, какъ внутренняго опредъленія ея природы. Творческіе акты личности свободны, но она связана творческими актами другихъ личностей и своей принадлежностью къ міровому цёлому, поэтому личность сталкивается на каждомъ шагу съ «необходимостью», принимающей формы угнетенія и порабощенія 1). Поэтому внутреннюю духовную свободу человвческой личности можно и должно противополагать навязанной необходимости, гнету, порабощенію, т. е. вижшней несвободъ. Отвоевывая для себя и для другихъ свободу, внутренно свободная личность осуществляеть свое предназначение въ мірф, кладеть на него свою творческую печать, зящищаеть свое право опредвляться только своей свободой, своей внутренней творческой мощью, которая стадкивается со связаннымъ и навязаннымъ міромъ. А тотъ несвободный предметь, который позитивисты называють человъкомъ, не можеть себя ничему противополагать, никакому внашнему гнету, никакой несвобода, онъ никакого творческаго и противоборствующаго начала не въ состояніи внести въ этотъ связанный, рабскій міръ. Только свободный, существо духовное, корни котораго лежать въ бездонной глубинъ бытія, мо-

<sup>1)</sup> Это связано съ цълой метафизическою системой.

жетъ стремиться къ окончательной свободъ, въ состояніи бороться за нее, несвободный же кусокъ природы пребываль бы въ рабствъ до скончанія въковъ.

Нѣть, гг. позитивные критики, свободы и личности мы вамъ не уступимъ, это наша монополія, а не ваша. Да и не къ лицу позитивистамъ слишкомъ много говорить о свободѣ, имъ больше подобало бы говорить объ общемъ благѣ, объ устроеніи жизни, о неизбѣжномъ наступленіи новыхъ соціальныхъ формъ и т. п. Пора намъ окончательно раскрыть свои карты и выяснить настоящія наши разногласія, которыя очень существенны не только въ философскомъ, но и въ соціальномъ отношеніи, въ пониманіи смысла и цѣли міровой исторіи.

Есть два пути, одинъ-путь человъколюбія, который желаетъ осчастливить людей, устроить и успокоить ихъ, выстроить для ближнихъ удобное зданіе, въ которомъ они забудуть о своей ирраціональной и трагической свободів, откажутся отъ своихъ правъ на абсолютную, сверхміровую истину. Это путь Великаго Инквизитора, онъ ведеть къ муравейнику, въ которомъ не будеть ни свободы, ни личности. Другой - путь боголюбія, который желаеть освободить людей, ставить истину и ценности сверхчеловеческія выше благополучія и устроенія жизни. Это путь Того, Кто пришелъ со словами безпредвльной свободы и быль напоминапіемъ, что Богь, свобода и истина выше блага и спокойствія людей. И нужно выбрать человъколюбивый путь благополучія или боголюбимый путь свободы. И противоположность этихъ двухъ путей полжно обострить до последней степени. Тогда можеть быть открытая и честная борьба, борьба двухъ противоположныхъ началъ всемірной исторіи, трансцендентнаго начала свободы и имманентнаго начала довольства, Бога и «князя міра сего». Эту глубокую противоположность очень трудно пріурочить къ общественнымъ деламъ нашихъ дней, но, если ужъ пробовать это сделать, то «свобода», «личность», пониманіе смысла всемірной исторіи окажутся на нашей сторонъ, а не на сторонъ маленькихъ величинв инквизиторовъ, мы окажемся болве сознательными борцами ва свободу, освобождение окажется более соответствующимъ нашему религіозно-философскому ученію.

Положеніе «идеализма» въ ту историческую минуту, которую переживаетъ сейчасъ Россія, очень трудное и отвітственное. Мы видимъ глубокую духовную подпочву того общественнаго броженія, которое охватывало русское общество во всіхъ его слояхъ, и очень

остро сознаемъ, что рѣчь идетъ о самомъ существовании великаго народа, о томъ, пойдемъ ли мы по пути творчества и следовательно свободы или по пути отрицанія, угашенія духа и рабства. Организація всёхъ созидательныхъ, освобождающихъ общественныхъ силъ безъ различія ихъ окончательнаго религіозно-философскаго міропониманія и даже ихъ сопіальныхъ интересовъ является лозунгомъ времени. Мы призываемъ къ дъйствію организованныя общественныя силы во имя далекаго, для слишкомъ многихъ непонятнаго царства свободы. Трудность же и отвътственность положенія я вижу въ томъ, что мы не можемъ и не должны поступиться целью во имя средствъ, поступаться правомъ на всю полноту нашихъ духовныхъ переживаній и стремленій, не можемъ и не захотимъ ничего заимствовать отъ теоріи и практики Великаго Инквизитора, который одной рукой открываль двери къ человъческому счастью, а другой навъки закрываль двери къ свободъ. Намъ нужна свобода относительная, вившняя, общественная для свободы абсолютной, внутренней, мистической. Намъ нужны общественныя гарантіи неотъемлемыхъ правъ личности не для благополучнаго устроенія жизни, а для раскрытія религіозной правды, которую теперь намъ мѣшаютъ раскрывать съ двухъ противоположныхъ сторонъ. Влизокъ часъ, когда потеряють наконецъ всякій смысль и значеніе политическія возраженія на религіознофилософскія исканія и утвержденія, когда раскроется наконецъ вся постыдная убогость этихъ возраженій. То будеть часъ общественнаго обновленія нашей родины, ея освобожденія. Мы должны быть готовы къ этому историческому перелому, не только какъ общественныя существа, но и какъ посланные изъ иного міра. И не должны уступать своей первородной свободы ни власть имущимъ, ни власть завоевывающимъ.

А теперь перехожу къ дѣламъ «міра сего». Нужно отвѣтить еще на одно обвиненіе, далекое отъ конечныхъ философскихъ вопросовъ, но можеть быть самое важное изъ всѣхъ. Обвиненіе «идеалистовъ» въ реакціонности, кажется, теперь уже снимается, люди осмысленные не сомнѣваются въ нашемъ практическомъ «либерализмѣ» (въ широкомъ смыслѣ этого слова), но остается въ силѣ другое обвиненіе, именно обвиненіе въ «либерализмѣ» (въ болѣе тѣсномъ смыслѣ), въ предательствѣ трудящихся классовъ, которые всегда были въ центрѣ нашего вниманія, словомъ въ соціальной буржуазности.

Инсинуаціи ограниченных сторонниковъ и любителей теоріи классовой исихологіи насъ мало трогають, но мы должны очень энергично возражать на недоумѣнія и недоразумѣнія, которыя очень легко могуть въ этой области возникнуть. Въ статьѣ о Михайловскомъ и Чичеринѣ я старался установить свой взглядъ на отношеніе между либерализмомъ и соціализмомъ. Теперь постараюсь это детализировать. Принципіально пишущій эти строки въ соціальныхъ перспективахъ своихъ не расходится съ тѣми, которые мнять себя противниками нашими, но этимъ еще не опредѣляется наше реальное отношеніе къ существующей въ Россіи группировкѣ общественныхъ направленій.

То общественное направленіе, которое въ последніе годы присвоило себъ монополію защиты интересовъ трудящихся массъ. впало въ довольно скверный роль утопизма и проявило большую политическую близорукость. Когда-то народничество верило, что Россія можеть перескочить черезъ капиталистическую эпоху, не умело ценить огромнаго значенія правъ личности и боялось свободы, потому что она будто бы отдаетъ народъ во власть буржуазіи. Это было и утопично и реакціонно, какъ въ соціальномъ такъ и въ политическомъ отношеніи. Марксизмъ страстно выступиль противъ этого утопическаго реакціонерства. Такъ называемый «экономизмъ» представлялъ уклонъ въ сторону исключительнаго экономическаго реализма и соотвътствовалъ слабому еще правосознанію. Но зам'вчательніве всего, что именно у тіхъ, которые поставили своею цёлью бороться съ «экономизмомъ», происходить очень оригинальный процессъ народническаго перерожденія марксизма. Они тоже хотять черезъ что-то перескочить, тоже недооцфивають самостоятельнаго значенія правовыхъ гарантій, изъ ихъ перспективы исчезаеть ближайшій этапъ нашего историческаго развитія. Туть мы имбемъ діло съ несомнічнымъ возрожденіемъ утопизма и даже своеобразнаго реакціонерства на радикальной почећ, такъ какъ трудящіяся массы постоянно противопоставляются твмъ правовымъ требованіямъ, которыя составляють историческую общенаціональную задачу времени. Даже съ строго марксистской классовой точки зрвнія можно признать, что бывають историческіе моменты, когда самыя различныя соціальныя группы выполняють одну общую задачу и идуть дальше своихъ классовыхъ интересовъ. И насъ вдохновляетъ сейчасъ не опредъленный, общественный и государственный строй, исторически ограниченный и въ действительности буржуазный, а неотъемлемыя

права личности, составляющія абсолютныя, сверхклассовыя и сверхъ-историческія блага.

И мы горячо отстаиваемъ единство нашего освободительнаго общественнаго движенія, думаемъ что самыя глубокія соціалныя борозды не могутъ разрушать этого единства передъ общей задачей. Не думаю, чтобы этому объективному единству могло соотвітствовать единство субъективное, ніть, это было бы утопическою мечтою, но сознательное историческое сотрудничество во всякомъ случать возможно и оно должно быть, такъ какъ жизнь сильніть доктринъ.

Это одна сторона вопроса, которая и вызываетъ разговоры о нашемъ «предательствъ». Но есть и другая сторона. Мы ни на одну секунду не забываемъ, что «предательство» дъйствительно можетъ быть и имъ чреваты прогрессивныя сейчасъ общественныя силы. Сегодняшніе наши союзники завтра будутъ нашими врагами. Мы знаемъ, на чью сторону должны стать, и не измѣнили тъмъ завътамъ, которыхъ держались въ эпоху нашего марксизма.

Каковы же задачи интеллигенціи? Интеллигенція должна поддерживать сейчась идеальное единство освободительныхъ стремленій. Русскій интеллигенть по природѣ своей прежде всего свободолюбець и въ своихъ стремленіяхъ онъ опирался то на крестьянство, то на стихійную силу, то на рабочихъ, то на земство. Но природу свою онъ до сихъ поръ еще не достаточно созналь и потому не имѣетъ онъ еще настоящаго вкуса къ правамъ-У самаго передового марксиста вы можете встрѣтить переживаніе рабскихъ чувствъ, боязнь обнаружить свою жажду свободы. Пора уже бросить это рабье трепетанье передъ доктриною и въ правосознаніи своемъ обнаружить свою истинную человѣческую природу.

Можетъ ли быть тутъ рвчь объ измѣнѣ трудящимся? Только тѣ это могутъ думать, которые не признають правовой порядокъ великимъ выигрышемъ для всѣхъ общественныхъ группъ. Въ программѣ своей мы рѣшительно беремъ подъ свою защиту реальные интересы трудящихся массъ, мы ничѣмъ не отличаемся въ конкретныхъ своихъ пожеланіяхъ отъ тѣхъ, которые насъ подозрѣваютъ въ измѣнѣ. На почвѣ экономической ясно обнаружена противоположность интересовъ и для насъ не можетъ быть сомнѣній, на чьей сторонѣ справедливость, съ кѣмъ должно соединить свою соціальную судьбу, но на почвѣ правовой положеніе совершенно иное, тутъ мы имѣемъ дѣло съ интересомъ общенаціональнымъ.

Бердяевъ 15

Нужно помнить, что въ группировкъ нашихъ общественныхъ направленій много временнаго, связаннаго съ исторической минутой. Мы прекрасно понимаемъ, что можетъ быть скоро настанетъ время, когда эта группировка будетъ иною, но историческая минута обязываетъ насъ поддерживать извъстнаго рода комбинацію общественныхъ силъ. Наша очередная историческая задача будетъ ръшена только совокупностью всъхъ общественныхъ теченій и было бы полною потерею исторической перспективы возложить всъ надежды лишь на одну общественную силу.

Этимъ нисколько не отрицаются относительныя права классовой политики. Смыслъ великаго движенія представляется для насъ въ совершенно иномъ свъть, но объ этомъ я уже говориль въ первой части своей статьи.

SHAUT

## Судьба русскаго консерватизма 1)

Судьба русскаго консерватизма очень своеобразна, въ ней чувствуется историческая пронія. Консерватизмъ властвуеть въ русской жизни и держить въ тискахъ ея творческія силы, но онъ умерь въ литературъ, онъ не существуетъ, какъ идейное направленіе. У насъ нізть консервативной идеологіи и быть сейчась не можеть. Это характерно: ни одинъ консервативный журналь не можеть существовать въ Россіи, всякое консервативное журнальное начинание замираеть отъ равноддиля читателей, отъ отсутствія литературныхъ силъ. Консервативный журналъ просто никому не нужень, для него не существуеть никакихъ задачь, никакихъ вопросовъ, теоретическихъ или практическихъ, подлежащихъ рвщенію. Відь самая суть русскаго консерватизма, торжествующаго въ жизни и уничтоженнаго въ литературћ, въ томъ и заключается, что всв вопросы и задачи онъ распредвляеть по разнымъ департаментамъ и призываетъ къ ихъ решению власть имеющихъ. При такой точкъ зрънія и при такомъ настроеніи для литературы не остается ничего, ей нечего дёлать, она можеть только производить следствіе и доносить. И деятельность консервативной печати почти ивликомъ теперь слидась съ дъятельностью одного изъ департаментовъ, наиболъе далекаго отъ какихъ бы то ни было литературныхъ и идейныхъ задачъ.

Просмотрите любой номеръ «Русскаго Въстника». Можно ли ли тамъ найти хоть одного настоящаго писателя, хоть одну идею, коть какой-нибудь матеріалъ для литературнаго чтенія? Даже самые крайніе консерваторы предпочитають читать прогрессивные журналы. Была попытка создать боевой консервативно-клерикальный журналь «Русское Обозрѣніе», но попытка эта потерпѣла самое постыдное фіаско. Въ исторіи нашихъ консервативныхъ журналовъ

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Новомъ Пути" 1904 г., Декабрь.

всегда было что-то морально нечистоплотное. И въ литературную семью не могли быть приняты тѣ, отъ кого можно было ожидать всякаго рода предательства, предательства литературы власть имѣющимъ. Идейнымъ можетъ быть признано лишь то литературное направленіе, которое уважаетъ идею, свободную мысль и литературѣ придаетъ самостоятельное творческое значеніе.

Но консерватизмъ нашелъ себъ пріють въ газетахъ, туть его царство. Долгое время въ Петербургъ не было ни одной настоящей, принципіальной газеты и только въ самое посліднее время, подъ вліяніемъ новыхъ настроеній и ожиданій, возникли «Наша жизнь» и «Сынъ Отечества», которыя удовлетворяють требованіемъ оть идейныхъ политическихъ органовъ. И это понятно. У насъ не могло не быть монополіи такъ називаемыхъ консервативныхъ органовъ ежедневной прессы, эта монополія создавалась тіми тяжелыми условіями, въ которыхъ находится наша печать. Консервативныя газеты могли говорить тогда, когда другія были вынуждены молчать. Въ то время какъ журналъ долженъ имъть литературныя дарованіи, какія-нибудь иден и творческія задачи, газета можеть обойтись безъ всего этого, какъ это къ сожалвнію доказывается существованіемъ уличныхъ газетъ. И долгіе, темные годы въ повседневной прессв царствовало «Новое время» и владъло сердцами огромной массы русскихъ обывателей. Было бы слишкомъ много чести назвать этотъ органъ консервативнымъ, такъ какъ въ названіи этомъ есть все-таки намекъ на какой-то порядокъ идей, какое-то направленіе. О, мы прекрасно знаемъ, что «Новое Время» можеть быть и либеральнымъ, можеть зап'ять какія угодно п'всни, когда минута этого потребуеть, когда это будетъ удобно и выгодно, оно никогда не станетъ по донъ-кихотски защищать консервативныхъ идей, надъ которыми будеть смаяться «ново-временская» улица. «Новое время» останется въ русской исторіи какъ символъ нережитаго нами позора, какъ яркій образецъ литературнаго разврата и проституціи. «Московскія відомости» и «Гражданинъ» лучже «Новаго Времени», но что сказать о консервативной мысли, которая пріютилась въ этихъ органахъ? Русскій консерватизмъ ціликомъ разрішился въ нынішнія «Московскія Вѣдомости» и это достаточно показываеть, насколько драматична его судьба. Присмотримся ближе къ исторіи консерватизма и его природъ.

Когда-то въ русской литературѣ была настоящая консервативная идеологія—славянофильство. Это было идейное направленіе,

создавшее очень своеобразное и интересное мірозерцаніе, и оно было богато яркими и крупными дарованіями. Славянофильство — двойственно, это не просто консерватизмъ, въ немъ было очень много элементовъ прогрессивныхъ, требованій общихъ съ противоположнымъ западническимъ лагеремъ. Въ славянофильскомъ ученіи своеобразно сочетались для противоположныхъ начала-власти, авторитета, и-свободы, и этимъ сочетаніемъ была предръщена дальнъйшая печальная судьба славянофильства. Старые классические славянофилы были романтики, они не любили реальной, позитивной власти, не хотъли ея для народа и символически возложили ее на одно посланное Богомъ лицо. Такимъ образомъ пришли они къ мистическому оправданію власти и романтически мечтали соединить эту власть съ свободой народа, которому предоставляли мысль, думу. Славянофилы брали подъ свою защиту права личности и хотъли утвердить ея вольности безъ ея воли и помимо ея воли. Это было чудовищное противоржчіе: свободу нельзя было построить на противоположной ей власти. Романтика разложилась у эпигоновъ славянофильста и начало власти окончательно поглотило начало свободы. И истиный романтизмъ, который не можеть подвергнуться реалистическому разложенію въ процессв исторіи, долженъ искать не мистическаго оправданія власти, а мистическаго оправданія свободы, долженъ утвердить не два взаимоисключающихъ принципа, а одинъ-волю къ свободв, а не волю къ власти, какое-то окончательное, для всякаго человъческаго существа желанное безвластіе. Славянофилы мечтали о томъ, чтобы власть пожелала свободы народной, только такую власть они и считали истинной, мистической и горячо клеймили власть историческую, порабощающую народъ. И теорическія соображенія и историческій опыть учать насъ, что пожелать народной свободы можеть только воля самого народа, а не власть ему противоположная. Историческое развитие человъчества къ окончательной, мистически оправданной свобод' можеть совершаться только путемъ растворенія власти въ вол'в каждой челов'вческой личности, творящей для себя желанную свободу, и путемъ ограниченія всякой власти, даже власти народной, неотъемлемыми, абсолютными правами личности.

И замъчательно, что діаметрально противоположное славянофиламъ ученіе о власти,—ученіе о народовластіи, о народномъ суверенитеть, тоже впадаеть въ одну изъ формъ государственнаго позитивизма и въ немъ также начало свободы поглощается началомъ власти. Если славянофильство выродилось въ консервативную государственную казенщину, культивирующую сильную власть и воздвигающую гоненіе на жажду свободы, то и позитивистическое ученіе о народовластіи можеть выродиться въ демократическую казенщину, въ столь же реакціонное культивированіе власти начетъ свободы 1). И мы должны решительно противопоставить всякому государственному позитивизму, всякому культу власти романтическій культь свободы, культь безвластія. Проблема отношенія власти и свободы-основная проблема человъческой исторіи и самымъ тъснымъ образомъ связана она съ пониманіемъ смысла мірового процесса. И тутъ есть два противоположныхъ полюса, два типа мистицизма-мистицизмъ власти, съ роковой неизбежностью перерождающійся въ позитивистическій культъ государства, въ казенщину, и мистицизмъ свободы, освъщающій яркимъ свътомъ всемірно-историческій процессъ освобожденія человъчества и охраняющій романтическія мечты человъческой природы. Старые славянофилы хотъли соединить эти два типа мистицизма, слить два пути и были жестоко за это наказаны, были опозорены своими продолжателями, подхватившими только одну половину ихъ ученія, только идею власти и доведшими ее до того, что исчезла всякая идея и осталась одна власть, голая. ничемъ не прикрытая и безстыдная. Славянофилы верили въ великую миссію русскаго народа, но миссія эта должна была быть осуществлена для нихъ черезъ свободу, мистическая власть помогала этому осуществленію, освобождая народь оть нолитики, оть заботъ о делахъ міра сего. Во всякомъ случае для старыхъ славянофиловъ власть не была единственнымъ орудіемъ осуществленія нашего національнаго предназначенія. Они идеализировали старыя формы властованія и пытались приковать къ нимъ творическій національный духъ, но для нихъ всетаки существовали творческія задачи, къ решенію которыхъ призывалась свобода.

Что сталось дальше съ нашей консервативной мыслью? Она развивала одну половину славянофильскаго ученія, заложенное въ немъ начало поклоненія авторитету и соединилась она съ традиціями не литературными и не идейными,—съ традиціями нашей государственной практики. И поклоненіе идев власти незамѣтно

<sup>1)</sup> Во избъжаніе недоразумъній долженъ оговориться, что этимъ я выступаю не противъ демократіи, наобороть, я признаю ее въ самыхъ ръшительныхъ формахъ, но хотълъ бы построить царство соціальной демократіи на иныхъ принципахъ, па принцицъ абсолютныхъ правъличности.

нерешло въ халопство передъ фактомъ власти, передъ казенщиной жизни. Мистицизмъ славянофиловъ роковымъ образомъ переродился въ государственный позитивизмъ Каткова, который сняль романтическій покровъ съ ученія о власти слявянофиловъ и глумился налъ ихъ идеализмомъ. Катковъ былъ выдающійся, первоклассный по своимъ дарованіямъ политическій публицисть, но у него мы уже не видимъ никакой консервативной идеологіи, никакой религіозно-философской санкціи консерватизма, туть ужь всв задачи человъческой жизни возлагаются на власть и не остается мъста для свободы, проповъдуется поклонение оголенной казенщинъ. Ученики и последователи Каткова пошли еще дальше, они не имели его таланта, потеряли всякую связь съ идейно-литературными традиціями и всю свою литературную діятельность свели къ тому, что на разные лады начали взывать къ полиціи. Консервативные журналы субсидировали, старались поддержать, но ихъ ненужность, ихъ недитературность делали невозможнымъ не только процватаніе, но даже жалкое существованіе этихъ quasi-литературныхъ предпріятій, прикомандировавшихъ себя къ соотв'єтствующимъ департаментамъ. Того значенія для государственной власти, которое имълъ Катковъ, всъ эти жалкіе консервативные литераторы, не обладающіе даже именемъ собственнымъ, не могли имътъ, а въ литературв, въ мірв идейнаго творчества для нихъ нетъ места. Консервативный литераторъ въ настоящее время почти что сопtradictio in adjecto, такъ какъ парадоксальный процессъ нашей исторіи убиль консерватизмь, какь факть литературный и идей ный, укрвинвы его власть въ жизни.

Одиноко въ сторонъ стоитъ только крупная фигура К. Леонтьева, создавшаго очень оригинальную и глубокую религіозно-философскую концепцію, оправдывающую самое мрачное реакціонерство и человъконенавистничество. Но Леонтьевъ былъ очень индивидуаленъ, для его идеологіи трудно найти мъсто на большой дорогъ нашего консерватизма и онъ безполезенъ, не нуженъ для практическихъ цълей консервативной казенщины, онъ слишкомъ романтикъ и утопистъ.

И вотъ началось бъгство изъ консервативнаго лагеря всего живого, талантливаго и честнаго. Особенно важно отмътить бъгство Вл. Соловьева. Міровоззръніе Вл. Соловьева сложилось въ атмосферъ консервативно-славянофильскихъ традицій и опредъляющее вліяніе на него оказала идеалистически-прогрессивная сторона славянофильскаго ученія. Если въ старыхъ славянофилахъ совмѣща

лись и Катковъ и Вл. Соловьевъ, то въ дальнъйшей судьбъ славянофильства эти противоположныя начала разъединились и стали другь противъ друга, какъ враги. Вл. Соловьевъ выступилъ блестящимъ критикомъ нашаго консерватизма и націонализма, раскрылъ непримиримыя противоръчія между казенщиной и универсальными началами христіанской религіи. Въ «Національномъ вопросв» Соловьевъ съ особенной силой настаивалъ на безнравственности и безбожности практики консерватизма, всего этого человъконенавистническаго, реакціоннаго націонализма, угнетающаго духъ. Вл. Соловьевъ показалъ, что въ консервативномъ лагеръ оставаться невозможно, что практика нашего консерватизма несовмъстима не только съ идеализмомъ, но и съ какими бы то ни было идеями. И это было огромной заслугой передъ русской литературой и русскимъ обществомъ. Но начала власти и свободы продолжали бороться въ этомъ крупномъ мыслителв и большомъ человъкъ и до конпа дней своихъ не преодольть онъ этой раздвоенности, не могъ сбросить этой давящей идеи власти. Поэтому Вл. Соловьевъ такъ и не пришель къ опредъленному соціальнополитическому міровозаржнію и его принципіальнее отношеніе къ либерализму и соціализму оставалось неяснымъ.

Бѣжалъ изъ консервативнаго лагеря еще одинъ человѣкъ, очень даровитый и въ высшей степени своеобразный, я говорю о В. В. Розановъ 1). Розановъ писалъ въ консервативной печати. служилъ консерватизму, но и тамъ всегда былъ представителемъ романтики, а не казенщины, быль не нужень дла настоящей практики консерватизма. Мистицизмъ Розанова искалъ оправданія и освященія жизни, чтобы сділать жизнь радостной. Но санкція жизни можеть быть только религіозной, и воть Розановъ хочеть дойти до самыхъ глубокихъ и самыхъ первоначальныхъ корней религіознаго сознанія челов'ячества. Онъ идеть отъ христіянства къ юданзму и древнему Вавилону, ищетъ религіи рожденія, а несмерти, религіи радости жизии, а не мрачнаго ея отрицанія. Такому человѣку нечего дѣлать въ консервативномъ лагерѣ, для него должна быть ненавистна практика мрачнаго реакціонерства, казенная, а не мистическая санкція жизни. И Розановъ неизовжно долженъ придти къ решительному радикализму, къ мистицизму свободы, а не мистицизму власти. Вфроятно, Розановъ никогда не

<sup>1)</sup> См. статью П. В. Струве "Романтика противъ казенщины" въ сборникъ "На разныя темы".

придетъ къ опредвленнымъ и яснымъ соціально-политическимъ взглядамъ, онъ останется наивнымъ, его мало интересуютъ вопросы внёшняго порядка жизни, но по духу своему онъ долженъ быть самымъ крайнемъ радикаломъ и долженъ былъ бы объ этомъ заявить. На эволюціи Розанова мы еще разъ убѣждаемся въ окончательномъ духовномъ банкротствѣ русскаго консерватизма, въ невозможности у насъ какой бы то ни было консервативной идеологіи.

Консерватизмъ можетъ быть романтическимъ и можетъ имѣтъ настоящее литературное представительство только въ той странѣ, которую онъ не давитъ своей властью въ жизни. Въ Россіи онъ только—казенщина, никакихъ творческихъ задачъ онъ не въ состояніи ни ставить, ни рѣшать. Всѣ жизненные интересы страны находятъ себѣ отраженіе въ нашей передовой печати, всѣ вопросы разрабатываются тѣмъ или другимъ изъ нашихъ прогрессивныхъ направленій. На долю консервативной печати выпадаетъ только одна задача—задержать ходъ жизни, погасить поставленныя мыслью и жизнью проблемы. Но это вѣдь задача мало литературная и для выполненія ея призваны другіе, болѣе компетентные и болѣе властные органы.

А теперь посмотримъ, каковы теоретрческія основы консерватизма. Славянофильство пыталось дать мистическое оправданіе консервативнымъ устоямъ государства, церкви, семьи, искало религіозной санкціи для воплощенія власти на землѣ. И позднѣйшіе консерваторы все еще прикрывали свою духовную наготу мистическимъ покровомъ и свое чисто матеріалистическое насильничество оправдывали высокими, идеалистическими словами. Но торжествующая реакція сорвала этотъ покровъ съ нашего консерватизма и обнаружила его настоящую природу, которая яснѣе всего просвѣчивала у Каткова.

Религія русскаго консерватизма есть религія государственнаго позитивизма. Только государственный позитивизмъ можетъ быть оправданіемъ казенщины и только его слуги могутъ молиться богу власти. Подъ государственнымъ позитивизмомъ я понимаю систему, которая въ свободѣ и правахъ личности не видитъ абсолютныхъ пѣнностей и считаетъ государственную власть источникомъ, распредѣлителемъ и расцѣнщикомъ всѣхъ правъ и даже всѣхъ стремленій человѣческаго духа. Вся духовная культура для государственнаго позитивизма творится не въ личности, черезъ личность и для личности, она должна проходить черезъ санкцію

власти и матеріалистическія орудія насилія тяготівоть надъ всякимъ свободнымъ творчествомъ. Съ религіозно-философской точки зрінія вопросъ можеть быть поставленъ такъ: въ чемъ воплощается сверхчеловіческое начало на землі, въ человікі, въ личности, которая должна быть поэтому признана суверенной, или въ какой-нибудь власти, надъ личностью стоящей, въ государстві, въ организованныхъ коллективныхъ единицахъ, присваивающихъ суверенность себі? Это самый основной вопросъ и отъ его рішенія зависить и все наше міросозерцаніе, и все наше отношеніе къ жизни, къ историческому процессу.

Съ нашей точки зрѣнія послѣдовательный мистицизмъ можетъ признавать только теократію и тімъ самымъ долженъ отрицать всякую другую «кратію». И мистицизмъ неизбѣжно перерождается въ позитивизмъ и даже грубъйшій матеріализмъ, если онъ признаетъ земную власть воплощеніемъ власти небесной и государство посредникомъ между личностью и началомъ сверхчеловъческимъ. Начало власти по существу своему матеріалистическое, оно принадлежить природному, связанному, скованному бытію и ему противоборствуеть заложенное въ глубинахъ міра духовное начало свободы 1). Путемъ отъ «природы», рабской, заключенной въ тиски «необходимости», къ Богу, къ сверхприродному и сверхчеловъческому бытію можеть быть только освобожденіе и его носителемъ и творцомъ можетъ быть только личность, источникъ свободы. И истинная «теократія» должна была бы объявить непримиримую борьбу всемъ формамъ властвованія, всемъ безбожнымъ «кратіямъ» и признать человіческую личность единственнымъ воплощеніемъ духа Божьяго. На «землів», въ эмпирическомъ, «природномъ» мір'в н'ять ничего выше челов'яческой личности, это высшая форма бытія и на нее падаеть миссія освобожденія міра путемъ всемірно-историческаго прогресса. Сверхчеловіческая освободительная мощь идетъ лишь изъ глубины метафизической природы личности, лишь изнутри, а не извив, какъ это полагаютъ всв государственные позитивисты, всв сторонники земныхъ, позитивныхъ «кратій».

<sup>1)</sup> Этимъ я не утверждаю того вульгарнаго дуализмя, который видитъ въ "плоти" начало злое, а въ "духъ" начало доброе. Начало злое я вижу въ матеріальной природной необходимости, насилія, связанности. Съ этой точки зрънія "плоть" должна быть освобождена и преображена.

Такимъ образомъ мистицизмъ приводитъ насъ къ оправданію рёшительнаго индивидуализма и анархизма, который мы не противополагаемъ ни религіозно-философскому универсализму, ни соціальному демократизму. Государственному позитивизму мы должны противопоставить правовой идеализмъ, мистическому оправданію власти-мистическое оправданіе свободы. Всв романтическія чаянія, всё интимные запросы человеческой природы только туть могутъ найти себъ пріютъ. Консерватизмъ же неизбъжно вырождается въ оголенное и безстыдное насильничество и приводить онъ можеть въ свою пользу только самые позитивные и утилитарные аргументы. Консерваторы еще могуть защищать свою теорію насилія ссылками на блага людей, на счастье, довольство и успокоеніе, во имя которыхъ власть должна лишать людей свободы, всегда трагической, рождающей не только радость, но и горе. «Московскія Віздомости» постоянно апеллирують ко благо русскаго народа или къ его насильственному спасенію, т. е. къ позитивизму или открытому или одътому въ религіозный костюмъ. Государственный консерватизмъ неизбѣжно носитъ утилитарный характеръ и каждымъ своимъ проявленіемъ отрицаеть абсолютныя ценности, неотъемлемыя права, религіозно-метафическій смыслъ свободы.

Но часто направленія прямо противоположныя консерватизму стоятъ на той же почвѣ государственнаго позитивизма и утилитаризма и не въ состояніи дать настоящаго оправданіа свободы, построить ту теорію индивидуализма, о которой мы говорили выше. Внѣшнему насилію можно противопоставить только внутреннюю свободу, государственной власти—абсолютныя права. Оть одной организованной насильственной власти нельзя искать спасенія въ другой организованной насильственной власти, а позитивизмъ и утилитаризмъ безсиленъ насъ вывести изъ этого круга. Позитивистическая власть или идеалистическое безвластіе—вотъ настоящая дилемма. И поражаютъ своей наивностью нѣкоторыя индивидуалистическія теоріи общества, которыя соединяютъ суверенность личности и безмѣрную ея свободу съ матеріалистическимъ міровозрѣніемъ.

Никогда еще въ исторіи власть консервативныхъ началь, началъ реакціоннаго государственнаго позитивизма не заходила такъ далеко, не давила такъ духовную культуру, какъ у насъ въ Россіи. Всю эту систему безпощадно критиковали и лучшіе русскіе люди всегда отрицали ее въ корнѣ, но есть уголъ зрѣнія, подъ которымъ рѣдко смотрѣли на нашъ практическій консерватизмъ. Наша консервативная система есть организованное, нигилистическое въ самомъ точномъ смыслѣ этого слова отрицаніе культуры, отрицаніе религіи, философіи, науки, литературы, искусства, нравственности, права, всего духовнаго содержанія человѣческой жизни. Консерваторы наши превратилась въ настоящихъ нигилистовъ и поддерживаютъ заговоръ противъ всякаго творчества въ жизни 1). Нельзя признавать и утверждать духовную культуру и отрицать ея единственнаго носителя и творца—человѣческую личность, ея право на свободное самоопредѣленіе. Нигилистическимъ является начало власти, такъ какъ оно всегда отрицаетъ что-нибудь, препятствуетъ чему-нибудь, начало же свободы является творческимъ, оно что-то создаетъ или сметаетъ по пути то, что задерживаетъ творческое созиланіе.

Русскій консерватизмъ невозможенъ потому, что ему нечего охранять. Славянофильская романтика выдумала тѣ идеальныя начала, которыя должны быть консервированы, ихъ не было въ нашемъ историческомъ прошломъ. Поэтому консерватизмъ нашъ не утверждалъ какую-то своеобразную культуру, а отрицалътворчество культуры, перерождался въ нигилистическое реакціонерство. Творческія силы организуются, чтобы уничтожить власть нигилистическаго отрицанія.

<sup>1)</sup> Теперь, въ эпоху революціи, нашъ старый консерватизмъ окончательно превратился въ хулиганство, проповъдуеть убійства и разбой. Играють роль консерваторовъ культурныхъ и чествыхъ "либерали" изъпартія "мирнаго обновленія".

## Катехизисъ марксизма <sup>1</sup>)

Нужно привътствовать появление наконець въ русскомъ переводъ катехизиса марксисткой философіи 2). Пусть перечтуть знаменитую книгу Энгельса «Апті-Дюрингъ», которую такъ талантливо перелагаль на русскомъ языкъ Бельтовъ. Она является почти что единственнымъ источникомъ догматической части марксистскаго богословія. Пусть присмотрятся къ этому багажу діалектическаго матеріализма, почти единственному багажу, и легенда объ этой великой, все переворачивающей философской теоріи должна наконецъ пошатнуться.

Книга Энгельса имѣетъ значительный историческій интересъ, но сейчасъ искать въ ней сколько-нибудь удовлетворяющаго міропониманія и поученія было бы просто смѣшно. Книга эта устарѣла во всѣхъ своихъ частяхъ и не стоитъ на высотѣ современнаго состоянія науки и философіи, не соотвѣтствуетъ современной соціальной дѣйствительности, грубо противорѣчитъ современнымъ настроеніямъ и исканіямъ. Наше новое «бытіе» должно породить и новое «сознаніе», уже во имя основъ марксистскаго катехизиса нужно было бы признать ея устарѣлость. Но для насъ непонятно, какъ это и въ былыя времена могли открывать въ Энгельсовскомъ «Апті-Дюрингѣ» философскія богатства.

У Энгельса притязанія довольно большія, не меньшія, можеть быть, чёмъ у самого Дюринга. Въ критической форм'в онъ хочеть дать цёлую философскую и соціальную систему и самыя трудныя проблемы рёшаеть съ необыкновенной быстротой и легкостью. Прежде всего, чтобы опредёлить природу діалектическаго матеріализма, посмотримъ, какую теорію познанія намъ предлагаеть Энгельсъ.

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ Жизни" 1905 г. февраль.

<sup>2)</sup> Къ сожалънію русскій переводъ очень искаженъ.

Въ нѣсколькихъ словахъ декретируется наивно-реалистическая теорія познанія, причемъ реализмъ понимается, какъ матеріализмъ. «Если же спросить, что же такое мышленіе и сознаніе и каково ихъ происхожденіе, то мы найдемъ, что они являются продуктами человѣческаго мозга и что самъ человѣкъ есть продуктъ природы, который развивается въ опредѣленной средѣ и вмѣстѣ съ ней, изъ чего уже само собой явствуетъ, что продукты человѣческаго мозга, которые вѣдь въ послѣдней инстанціи сами являются продуктами природы, не противорѣчатъ всему остальному въ природѣ, но соотвѣтствуютъ ему» 1). Вотъ и все.

Я не предполагаю опровергать эту примитивную гносеологію, вѣдь никто же не станеть ее сейчасъ защищать въ такомъ оголенномъ видѣ. Но очень важно указать на основное противорѣчіе діалектическаго матеріализма, которое недостаточно выдвигалось критиками, между тѣмъ какъ именно тутъ рушатся философскія основы марксизма. Діалектическій матеріализмъ представляеть собою логически нелѣпое сочетаніе понятій, такъ какъ въ сочетаніи этомъ заключена просто чудовищная логизація матеріи. Ультра эмпирическая, реалистическая и матеріалистическая теорія познанія оказывается вмѣстѣ съ тѣмъ и ультра раціоналистической, такъ какъ основывается на непостижимой вѣрѣ въ разумность матеріальнаго мірового процесса, вѣрѣ въ вещественную логику, матеріальную разумность. Но раціоналистическій матеріализмъ, логика матеріи — это гораздо хуже, чѣмъ деревянное желѣзо или черная бѣлизна.

Марксистская діалектика родилась отъ діалектики гегеліанской и носить на себѣ ея роковую печать. Энгельсъ хотѣлъ поставить діалектику съ головы на ноги, но послѣ этого она должна была потерять голову, такъ какъ на ногахъ она стоять не можетъ. Гегелевская діалектика была идеалистической, и ея логически обязательной предпосылкой быль панлогизмъ. Діалектика всегда есть идеально-логическій процессъ, она возможна только въ Разумѣ. Тезисъ, антитезисъ и синтезъ — это моменты логическаго теченія идей, это процессъ самораскрытія идеи, процессъ чисто идеальный и потому коренится онъ въ природѣ Логоса. Очевидно, что міровой процессъ можетъ быть признанъ діалектическимъ только при идеалистическомъ ученіи о тождествѣ бытія и мышленія, когда бытіе понимается, какъ идея, какъ Логосъ. Тогда только

<sup>1)</sup> Crp. 29.

процессъ міровой можеть истолковываться, какъ діалектическое самораскрытие идеи, тогда только въ міровомъ Логосъ совпадаютъ законы бытія съ законами діалектической логики. А это значить, что только идеалистическій панлогизмъ можеть оправдать діалектическое истолкование бытия, что можеть быть ричь только о діалектическомъ идеализмъ, а никакъ не о діалектическомъ матеріализм'в. И марксизмъ долженъ быль бы опять стать на голову и вверхъ ногами, если бы желалъ спасти діалектику и охранить обязательную для всякой философіи логическую послідовательность. Но тогда погибъ бы матеріализмъ, погибли бы всв откровенія Маркса и Энгельса о тайні историческаго процесса и многое дъйствительно цънное и выживающее. Во всякомъ случаъ выбирать необходимо: или историческій процессъ есть процессъ діалектическій, - самораскрытіе иден, и тогда въ немъ есть неумолимая внутренняя логика, или это процессъ матеріалистическій, и тогда въ немъ нътъ никакой логики, никакой разумности, а одинъ только хаосъ.

И въ самомъ дёлё, кто изъ сторонниковъ діалектическаго матеріализма пробоваль доказать то недоказуемое и нелізное положеніе, что въ матеріи, которой создается и мышленіе, создается самъ разумъ, есть внутренняя логика, есть разумность, въ силу которой матеріальные процессы діалектичны, т. е. могуть быть отождествлены съ логическимъ теченіемъ идей? Я вчитываюсь въ книгу Энгельса и меня поражаеть его наивность, онъ даже не подозраваетъ о трудностяхъ и невозможностяхъ, связанныхъ съ той позиціей, на которой онъ такъ твердо пытается стоять. И всв марксисты ничего не подозрѣваютъ. Энгельсъ, конечно, эмпирикъ и считаетъ опытъ единственнымъ источникомъ знанія, но приходить ли ему въ голову одинъ роковой вопросъ, роковой для всякаго позитивистическаго эмпиризма и совершенно убійственный для всякаго матеріализма. Чёмъ гарантируется разумность опыта, двлающая міръ законом'врнымъ, на чемъ зиждется увтренность, что въ опыть не будеть намъ дано что-нибудь необычайное, переходящее все предёлы? Никакой разумности намъ не надо, скажуть гг. позитивисты и матеріалисты. Н'ять, простите, гг., вамъ-то разумность нужнее, чемъ кому бы то ни было, иначе чорть знаеть что можеть произойти, можеть произойти чудо, и вы этого ни за что не потерпите, да и никакой научный прогнозъ не будеть возможенъ, вамъ ли обойтись безъ закономфрности.

И всв позитивисты, а твиъ болве матеріалисты свято и без-

заветно верять въ раціональность опыта, въ некоторую разумность мірового процесса, въ логику вещей. Все у нихъ по закону, все въ границахъ, а «законъ» въдь всегда отъ разума, и все они чистьйшіе раціоналисты, но не сознательные. У кантіанца все оказывается въ порядкъ и нельзя ждать никакихъ чудесъ, потому что разумъ законодательствуетъ надъ опытомъ, но матеріалистъ въдь не имъетъ права дълать какія бы то ни было предписанія опыту и долженъ ежесекундно ждать самыхъ непріятныхъ неожиданностей отъ матеріальнаго хаоса, создающаго нашъ опыть, -единственную нашу пищу. Но матеріалисть легко выходить изъ этой трагедін, для самоутвшенія онъ увіроваль въ раціональность опыта, въ разумность матеріи, въ логику хода вещей. Таковъ даже самый простой, вульгарный матеріалисть, а матеріалисть діалектическій еще въ тысячу разъ раціональнье. Діалектическій матеріалисть почему-то считаеть возможнымъ верить, что «матеріальныя производительныя силы» (нікоторая масса вещества) обладають внутренней логикой, что матеріальное соціальное развитіе протекаеть по раціональной схемв, словомь, что въ веществъ міра есть разумъ, на который можно положиться, какъ на каменную гору. Вся система марксизма чисто раціоналистическая, марксизмъ наивно и оптимистически върить въ торжество разума въ исторической судьбъ человъчества, все для него совершается въ раціональныхъ схемахъ, все последовательно, все предугадано. И даже марксисты, которые отреклись отъ діалектики, продолжають върить въ разумность бытія, въ схематичность развитія, въ прочность опыта. Въ системъ марксизма съ раціонализмомъ тесно связанъ монизмъ, обычный спутникъ. Марксизмъ веритъ, что основа міра и историческаго процесса едина, что вся множественность подчинена этой единой основъ и изъ нея выводится, что все индивидуальное призрачно. И въ монизм'в этомъ, какъ и въ раціонализмѣ, все еще живетъ гегеліанство.

А почему не предположить, что бытіе ирраціонально и множественно, почему хоть на секунду не предположить? Право же для этого очень много «эмпирическихъ» основаній. Можетъ быть, въ мірѣ много безумія, можетъ быть, только индивидуальное реально и не одно, а нѣсколько началъ скрываютъ тайну мірозданія, можетъ быть, развитіе совершается безъ всякихъ схемъ, можетъ быть, въ опытѣ явится намъ что-нибудь чудесное и необычайное. Во все это скорѣе можно повѣрить, чѣмъ въ раціоналистическимонистическую систему марксизма.

Нельность діалектическаго матеріализма слишкомъ ясна для философскаго мышленія, но и діалектическій идеализмъ долженъ быть проверень, хотя объ этомъ учени по крайней мере можеть быть рачь. Въ журнальной заматка по поводу книги Энгельса я не могу критиковать діалектику въ ея классической идеалистической формв, моей задачей было только указать на внутреннюю противорачивость и недопустимость сочетанія діалектики съ матеріализмомъ, на то, что діалектическую ткань можно соткать изъ идей, а никакъ не изъ матеріальныхъ вещей. Приведу здісь только нъсколько мъстъ изъ критики Тренделенбурга, который мало у насъ извъстенъ: «Для діалектики чистой мысли вытекаеть неизбъжная дилемма. Или то отрицаніе, которымъ опосредственъ въ ней поступательный ходъ второго и третьяго моментовъ, есть догическое отриданіе (А=не А), и тогда оно безсильно породить что-либо определенное во второмъ моменть, а въ третьемъ не властно допустить единенія. Или же оно-реальная противоположность и тогда оно недопустимо логическимъ путемъ, а потому діалектика не есть діалектика чистаго мышленія», «Безъ живого созерцанія, логическому методу следовало бы ведь решительно все покончить идеей, — этимъ въчнымъ единствомъ субъективнаго и объективнаго. Но методъ этого не делаетъ, сознаваясь, что логическій міръ въ отвлеченномъ элементв мысли есть лишь «царство таней», не болае. Ему, стало быть, извастно, что есть иной, свъжій и животрепетный міръ, но извъстно — не изъ чистаго мышленія», «Діалектик'в надлежало доказать, что замкнутое въ себ'в мышленіе действительно охватываеть всецелость міра. Но доказательства этому не дано. Вездв мнимозамкнутый кругъ растворяется украдкою, чтобы принять извив, чего недостаеть ему внутри. Закрытый глазъ обыкновенно видить передъ собой одну фантасмагорію. Челов'вческое мышленіе живеть созерцаніемъ и умираетъ съ голоду, когда вынуждено питаться собственною утробой» 1).

Марксисты увѣряютъ, что они перешли къ «свѣжему и животрепетному міру», что ихъ мышленіе не «умретъ съ голоду», потому что питается опытомъ, что ихъ діалектика основана на фактахъ. Но фактами опыта діалектики нельзя обосновать, если не подвергнуть самаго опыта логизаціи и раціонализаціи, что и дѣлается украдкой. А прикосновеніе марксистской матеріи оказалось убійственнымъ для діалектики. Къ живому же созерцанію

См. Тренделенбургъ "Логическія изслідованія", т. І, стр. 61, 81 и 110.

марксизмъ никогда не могъ перейти, иначе онъ и не упорствоваль бы въ томъ заблужденіи, что міръ раціоналенъ и монистиченъ, и не насиловаль бы живой опытъ условными схемами. Я больше діалектическихъ матеріалистовъ вѣрю въ разумъ, въ познавательную силу этого инструмента, въ этомъ я даже ближе къ такимъ старымъ раціоналистамъ, какъ Лейбницъ, но отрицаю раціональность опыта и эмпирическаго бытія.

Это о теоріи познанія Энгельса, которая оказывается ниже всякой критики и даже не ділаетъ попытки серьезно обосновать діалектическій матеріализмъ. А теперь перехожу къ другимъ сторонамъ книги, прежде всего къ ученію о свободі и необходимости.

Въ катехизисѣ заключается знаменитое ученіе о скачкѣ изъ царства необходимости въ царство свободы, которое давно уже вводило въ соблазнъ многихъ «учениковъ». Казалось нѣсколько страннымъ, какъ это вдругъ въ одинъ прекрасный день «необходимость» родитъ «свободу», нѣкоторые начали вносить поправки, что, быть можетъ, и раньше было немного свободы, быть можетъ, и нослѣ будетъ немного необходимости. Въ скачкѣ изъ царства необходимости въ царство свободы было нѣчто влекущее и манящее, но вмѣстѣ съ тѣмъ и нѣчто таинственное, почти мистическое. Тутъ, можетъ быть, скрывается своеобразная романтика марксизма, но теорія, прикрывающая романтическія чаянія свободы, очень сѣра и въ философскомъ отношеніи слаба.

Энгельсъ въ сущности предлагаетъ совершенио раціоналистическое ученіе о свободъ. «Свобода воли означаетъ не что иное, какъ способность человѣка быть въ состояніи рѣшать съ знаніемъ дѣла... Свобода состоитъ въ основанномъ на пониманіи естественной необходимости, господствѣ надъ самимъ собой и надъ внѣшней природой, поэтому она необходимо является продуктомъ историческаго развитія» 1).

Свобода есть продукть необходимости, есть сознанная необходимость. Это опять матеріализированное гегеліанство Свобода — продукть матеріальнаго соціальнаго развитія и вмѣстѣ съ тѣмъ результать торжества сознанія, разума. Какъ постигнуть гайну превращенія необходимости въ свободу, если не было даже потенціи свободы, какимъ чудомъ матерія создаеть духъ? Не только марксизмъ, но и позитивическій эволюціонизмъ приказывають этому вѣрить. Свободу хотять химическимъ путемъ приготовить въ ретортѣ, но мы отъ такой свободы отказываемся и не вѣримъ

<sup>1)</sup> CTp. 153-154.

въ нее. И Энгельсъ, и марксисты, и эволюціонисты, и кантіанцы не догадываются, что можеть быть еще учение о свободъ, какъ о творческой, созидающей силь, безъ которой никогда не свершится желаннаго освобожденія. И скачекъ въ царство свободы, длинный, растянутый на весь историческій процессъ скачекъ допустимъ только при томъ предположеніи, что свобода, какъ творческая мощь, заложена въ природъ міра, въ природъ человъка, что она дремлеть даже въ первичныхъ стадіяхъ мірового развитія, въ каждой изъ монадъ, составляющихъ міръ. Я бы даже сказалъ, что необходимость есть продукть свободы, что необходимость есть только чуждая для насъ свобода. Въ ученій о свободь и необходимости Энгельсъ грубо раціоналистиченъ, онъ и не подозрѣваетъ объ ирраціональной свободь, и въ конць концовъ сходится съ самымъ вульгарнымъ эволюціонизмомъ. И тутъ Гегелевское пониманіе всемірно-историческаго процесса, какъ освобожденія, поставленное съ головы на ноги, даеть печальные результаты, въ матеріализм'в погребается и діалектика, и свобода.

Не менве важно для марксистской философіи ученіе о переходь количества въ качество. Если вытравить изъ этого ученія остатки гегеліанства, то мы получимъ обычное количественное міропониманіе. Всв почти эволюціонисты отрицають самостоятельность и изначальность качествъ въ мірѣ и проповѣдують механическій идеаль знанія. Говорять, что изъ чего угодно можеть что угодно получиться, вопросъ только въ количественномъ комбинированіи. И эту метафизику дурного сорта выдають за положительную науку. Нужно признать, что мы еще не имфемъ сколько-нибудь удовлетворительной теоріи развитія, а лишь обрывки, лишь указанія на отдільные факторы. Истинная теорія развитія должна будеть посчитаться съ тайной индивидуального и должно будеть признать изначальность качествъ. Уже существуеть сильное движеніе противъ дарвинизма, потому что дарвинизмъ упустиль изъ виду внутренній творческій моменть развитія. Вообще теперь намъчается борьба двухъ типовъ міросозерцанія, количественнаго и качественнаго, и въ борьбъ этой мы рышительно становимся на сторону качественнаго міросозерцанія. На ряду съ тенденціей монистической, которая пыталась единодержавно властвовать, пробивается тенденція плюралистическая, которой, можеть быть, принадлежить будущее и въ наукъ, и въ философіи, послъ того какъ она освободится отъ некоторыхъ греховъ раціонализма. Опыть въдь плюралистиченъ и намъ, можетъ быть, нужно построить новый идеалъ знанія, тёснёе сближающій насъ съ живымъ и индивидуальнымъ. И когда исчезнетъ условная ложь монизма, тогда станетъ ясно, что качество не можетъ быть создано количествомъ, что качества изначальны и неразложимы и что только изъ комбинацій качественныхъ монадъ создается міръ и его развитіе. Аргументы Энгельса поражаютъ своей бёдностью.

Откуда, въ самомъ деле, взяли, что міръ монистиченъ, что въ основъ его лежитъ качественно единое, порождающее изъ себя разныя качества путемъ количественныхъ комбинацій? Такой презумиціи не можеть быть и не должно быть, вопрось этоть можетъ быть решенъ, повидимому, эмпирически, и опытъ уже во всякомъ случав скорве выскажется за плюрализмъ. Монизмъ есть чисто раціоналистическая «предпосылка», основанная на томъ, что будто бы единство природы разума создаеть единство природы міра, навязываеть ему это единство. Монистическая тенденція существуеть въ мышленіи, но отсюда вёдь никакъ нельзя заключить о монистичности бытія. Но, по странному недоразумінію, больше всахъ говорять о монизма та самые матеріалисты, которые менве всего имвють на это права, такъ какъ отрицають самый разумъ, источникъ монистическихъ стремленій. А съ паденіемъ монистической «предпосылки» падаеть и теорія перехода количества въ качество. Энгельсъ такъ же мало въ состояни поддержать эту теорію, какъ и діалектику, какъ и свободу. Философская драма Энгельса заключалась въ противоестественномъ соединеніи матеріализма съ раціонализмомъ и это драма обычная, потому что матеріализмъ не имъетъ логическаго права быть раціоналистичнымъ и вижств съ твиъ онъ всегда раціоналистиченъ. Въ этомъ безсмысленность и невозможность матеріализма.

Перейдемъ къ соціальной системѣ Энгельса, причемъ вопросовъ чисто экономическихъ я касаться не буду. Энгельсъ вообще очень несправедливъ и придирчивъ къ Дюрингу, но особенно это нужно сказать относительно критики Дюринговской теоріи насилія, очень интересной и заслуживающей вниманія. Я не буду касаться экономическаго матеріализма, который Энгельсъ защищаетъ, критикуя Дюринга, объ этомъ много писалось, въ томъ числѣ и мной, а скажу нѣсколько словъ о теоріи насилія по существу. Въ теоріи этой заключена очень важная и глубокая философская мысль, которая не можетъ быть опровергнута ссылкой на роль экономики и экономической эксплоатаціи въ исторіи. Экономическая эксплоатація никогда не была и не могла быть цѣлью, какъ это пробуетъ

утверждать Энгельсъ, она была лишь средствомъ для власти человъка надъ человъкомъ, власти уже не экономической. Въ исторіи насильственныхъ отношеній людей форма экономическаго угнетенін играла не малую роль; оть экономики могла завистть форма властвованія, но радикальное зло человіческаго общежитія, его гръхопаденіе, какъ справедливо утверждаетъ Дюрингъ, заключается въ актв насилія одного человвческаго существа надъ другимъ, въ допущении неравнопънности воль. Въ міръ борятся два начала: начало власти, насилія, связанности и начало свободы. Начало насилія есть злое, начало свободы божеское, и потому предальнымъ состояніемъ человъчества можеть быть только свобода окончательная, идеаль безвластія. Экономическій гнеть есть только одно изъ проявленій этого радикальнаго зла, первичнаго насилія. Устраненіе экономической эксплоатаціи обязательно, но это только одинъ изъ путей къ устранению насилия изъ человъческихъ отношеній. Еще радикальнъе будеть отрицаніе суверенности всякой власти, хотя бы и народной, а власть и связанное съ ней насиліе не уничтожаются простымъ устраненіемъ экономическаго гнета. Политическое насиліе лежить глубже экономической эксплоатаціи, это истина, которая не подрывается относительной верностью экономическаго матеріализма.

Не могу не отмѣтить, что Энгельсъ игнорируеть философію права, эту основу всякой истинной общественной философіи, для него это—буржуазная метафизика. Въ книгѣ Энгельса рѣшительно отвергается самоцинность правъ личности, и уже поэтому она не можетъ поучать насъ и руководить въ переживаемыя нами трудныя минуты. Такая книга могла дать лозунгъ для иного времени, намъ же она можетъ только мѣшать.

Вообще соціальная политика Энгельса очень устарѣла, это признано современнымъ германскимъ соціальнымъ движеніемъ, и напрасно нѣкоторые старовѣры хотятъ ее пересадить на русскую почву, въ совершенно иную комбинацію условій. Мы живо ощущаемъ на себѣ страшный вредъ доктринерства въ политикѣ, оно мѣшаетъ образованію у насъ широкаго радикально-демократическаго теченія, подсказываемаго нашей исторической задачей. Доктринерство это, вычитанное въ Энгельсовскомъ катехизисѣ, есть песомнѣнный показатель некультурности, недифференцированности различныхъ областей человѣческой жизни. Въ немъ политика смѣшивается и съ этикой, и съ религіей, требуется для политики мсповѣданіе совершенно опредѣленной философской теоріи и т. д.

О, теоретическая мысль нужна для политики, она помогаеть дифференцировать наши интересы и выводить изъ того безсмыслія. которое поддерживается нашимъ доктринерствомъ. Мы благогоговъйно относимся въ свободной теоретической мысли, теоретическіе интересы обладають для насъ самоцівностью, но ихъ нужно выделить отъ реальной политики въ самостоятельную область, область горнюю. Такимъ образомъ наука и философія освободятся отъ роди прислужницъ практической политики, а политика освободится отъ мертвящаго доктринерства. Мы не можемъ уже искать въ политикъ своего Бога, наши души для этого уже слишкомъ дифференцировались, и свой последній паоосъ мы полагаемъ въдругомъ углу. А въ политикв мы должиы быть идеалистически настроенными реалистами. Реализмъ же требуетъ отъ насъ демократическаго блока, въ который должны войти всв радикальные элементы общества. И долой всякаго рода катехизисы, если они мѣшаютъ намъ исполнить нашъ историческій долгъ.

Мы переживали трудное и отвътственное время, и очень тяжело теперь быть писателемъ, тяжело вдвойнъ. Объ одномъ, —въчноважномъ для данной минуты, писать не позволяютъ, о другомъ, —въчноважномъ, не позволяетъ писать сама минута. Въ острые періоды перелома политика момента оттъсняетъ въчныя цънности творчества культуры и потому да свершится скоръе для всъхъ желанное. Необходимость свободы мотивируется разно, но можетъ бытъ величайшимъ мотивомъ является невозможность создавать безъ нея духовную культуру. Если историческій часъ свободы не пробъетъ скоро, то намъ грозитъ самое мрачное культурное реакціонерство, страшный духовный упадокъ.

## Трагедія и обыденность 1)

"У насъ остались живые, которые своимъ существованіемъ смущали и продолжають насъ смущать еще болве, чёмъ погребенные, согласно ученію, мертвецы. У насъ остались всё, не иміношіе земныхъ надеждъ, всё отчаявшіеся, всё обезумъвшіе отъ ужасовъ жизни. Что дълать съ ними? Кто возьметь на себя нечеловъческую

обязанность зарыть въ землю этихъ"?..

"Сократь, Платонъ, добро, гуманность, идеи весь сонмъ прежнихъ ангеловъ и святыхъ, оберегавшихъ невинную человъческую душу отъ нападеній злыхъ демоновъ скептицизма и пессимизма, безслъдно исчезаетъ въ пространствъ, и человъкъ передъ лицомъ своихъ ужасиъйшихъ враговъ впервые въ жизни испытываетъ то страшное одиночество, изъ когораго его не въ силахъ вывести ни одно самое преданное и любящее сердце. Здъсь-то и начинается философія трагедіи"...

"Сама совъсть взяла на себя дъло зла"!.. "Весь міръ и одинъ человъкъ столкнули

"Весь міръ и одинъ человъкъ столкнулись межъ собой, и оказалось, что эти двъ силы равной величины"...

"Усажать великое бозобразіе, великое несчастье, великую неудачу! Это послъднее слово философіи трагедіи".

Л. Щестовъ.

Трудно писать на эту тему, такую интимную, такую далекую отъ всякой злобы дня, отъ общихъ интересовъ момента. Но мы будемъ отстаивать свое право писать объ интересномъ и важномъ котя бы для немногихъ. Я ничего не буду говорить о политикъ, которая такъ поглощаетъ сейчасъ наши интересы, и трудно будетъ связать наши неискоренимыя, стихійныя политическія страсти, нашу политическую ненависть и наши политическія мечты съ философіей трагедіи. Для меня ясно, что, помимо нашихъ теорій, помимо нашихъ самыхъ роковыхъ сомнѣній, наша политика опирается на кровныя чувства: мы невыносимъ сквернаго запаха насильственной

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ Жизни" 1905 г. Мартъ.

государственности, стихійно, сверхразумно любимъ свободу, благоговъемъ передъ чувствомъ чести, связаннымъ съ борьбой за право. О, мы можемъ не върить въ устроенное и счастливое человъчество и даже не желать его, весь механизмъ политической борбы, слагающійся изъ такихъ мелочей, можеть вызывать въ насъ щемящую скуку и давно уже могли у насъ разорваться всв нити, прикръпляющія къ религіи прогресса и человъчества во всъхъ ея видахъ и формахъ, и все же нутро наше перевернется. когда настанеть острая минута. Къ политической злобъ дня повернется глубочайшая, коренная стихія, почти трансцендентныя чувства наши. И передъ ясностью нашей ненависти къ дуриому запаху реакціонерства, насилія, предательства, эксплоатаціи, передъ кристаллической чистотой возмутившейся чести отступаеть все проблематическое, подпольное, всв роковыя сомивнія въ цвиности обыденнаго и элементарнаго. И въ нашемъ отношении къ «минутв» чувствуется какъ будто бы твердая, незыблемая почва и какая-то таинственная связь ея съ «въчностью». Мы можемъ усумнигься и въ добрѣ, и въ прогрессѣ, и въ наукѣ, и въ Богѣ и во всемъ возвышенномъ и ценномъ, можемъ усумниться въ существовании своемъ и друхъ людей, но для насъ остается несомнънною гнусность предательства, мы продолжаемъ не выносить смрада «Московскихъ Вѣдомостей», мы попрежнему ненавидимъ полицейское насиліе и наша жажда свободы остается неутолимой. Политическіе страсти имфють трансцендентные корни въ человфческой природъ и наше отношение къ «минутъ» ими гарантируется. И все же насъ давять, какъ кошмаръ, всв эти «злобы дня», эта чудовищная власть «минуты», это попираніе правъ на абсолютную свободу и творчество во имя правъ на свободу относительную. Туть мы встрвчаемся съ какимъ-то двойнымъ реакціонерствомъ и двойнымъ насиліемъ и роковымъ образомъ раздираемся. Подъ страхомъ смерти мы должны стряхнуть съ себя уже невыносимое насиліе, насъ стихійно тянеть къ борьбѣ въ «минуть» и вмѣсть съ твмъ мы возстаемъ противъ насилія всей техники политической борьбы, всехъ мелочныхъ и властолюбивыхъ ея методовъ надъ окончательной свободой нашего творчества, надъ нашимъ правомъ на «вѣчность». Въ психологіи и метафизикѣ политической борьбы и политическихъ страстей съ этой постоянной подміной «цілей» «средствами» есть еще много неразгаданнаго п почти таинственнаго. Кошмаръ, о которомъ мы говоримъ, являлся во всв революціонныя эпохи и давиль сложныхь, ощущающихь

права на въчность людей. Эта двойственность непреодолима и трагична, но она все же оставляеть незыблемыми наши первичныя, элементарныя политическія чувства и желанія.

Человъческая культура двойственна въ кориъ своемъ, но никогда еще эта двойственность не была такой обостренной, трагичной и угрожающей, какъ въ нашу эпоху. На поверхности современной культуры все болъе или менъе сглажено, все мало-помалу устраивается, идетъ здоровая, жизненная борьба и дълается прогрессъ. Конечно, культура современнаго общества созидается «противоръчіями», которыя видны даже невооруженному глазу, противоръчіями: между пролетаріатомъ и буржуазіей, между прогрессомъ и реакціей, между позитивной наукой и идеалистической философіей, въ концъ концовъ между нъкоторымъ «добромъ» и нъкоторымъ «зломъ». Но въдь въ «противоръчіяхъ» этихъ нътъ еще ничего трагическаго, это импульсы къ борбъ, такъ жизнь к ипитъ сильнъе.

Такова большая дорога исторіи. На ней устраивается обпественное человічество, идеть по ней къ грядущему счастью. 
На дорогі этой все утоптано, не смотря на «противорічія», на 
всі видимые ужасы и страданія жизни. Пристроиться на «больпой дорогі», прилітиться къ чему-нибудь признанному на 
ней за ціность и значить найти себі місто въ жизни и помістить себя въ преділахь обыденнаго и универсальнаго «добра» и 
зла». И тоть человікь, который нашель свою родину на больпомъ историческомъ пути, временно застраховаль себя отъ прозла въ трагедію. О томь, что происходить въ глубині, въ подемномъ царстві, о самомъ интимномъ и важномъ, мало говорять 
поверхности современной земляной культуры или говорять въ 
слишкомъ ужь отвлеченномъ, обобщенномъ и сглаженномъ, для 
историческихъ» цілей приспособленномъ видів.

Но подземные ручейки начинають пробиваться и выносять то, что накинто въ подполью. А въ въ подполье вогнала современная культура трагическія проблемы жизни; тамъ съ небыватой остротой была поставлена проблема индивидуальности,—индивидуальной человтической судьбы, тамъ развился болтыненный мидивидуализмъ, и само «добро» было призвано къ отвту за трагическую гибель отдтяльнаго, одинокаго человтическаго «я». Въ подпольть развилось небывалое одиночество, оторванность отъ міра

и противоположность одного человъка міру. Эта подпольная работа сказалась въ современной культурѣ, въ декадансѣ, въ декадентстветь, которое представляетъ очень глубокое явленіе и не можетъ быть сведено лишь на новъйшія теченія въ искусствѣ. Сложный, утонченный человъкъ нашей культуры не можетъ вынести этого раздвоенія, онъ требуетъ, чтобы универсальный историческій процессъ поставилъ въ центрѣ его интимную индивидуальную трагедію и проклинаетъ добро, прогрессъ, знаніе и т. п. признанныя блага, если они не хотятъ посчитаться съ его загубленной жизнью, ногибшими надеждами, трагическимъ ужасомъ его судьбы. Въ Европъ появился Ницше, у насъ Достоевскій, и это было настоящей революціей, не во внѣшнемъ политическомъ смыслѣ этого слова, а въ самомъ глубокомъ, внутреннемъ.

Человъкъ пережилъ новый опыть, небывалый, потерялъ почву, провалился, и философія трагедіи должна этотъ опыть обработать. Трагедія индивидуальной судьбы бывала во всѣ времена, она сопутствуеть всякую жизнь, но углубленный опыть, небывалыя еще по тонкости и сложности переживанія обострили и по новому постановили проблему индивидуальности. Исторія знаеть грандіозную попытку рішить вопрось о судьбі индивидуальной человвческой души, найти исходъ изъ трагедін-религію Христа. Христіанство признало абсолютное значеніе индивидуальной человеческой души и трансцендентный смыслъ ея судьбы. Это-религія трагедін и до сихъ поръ она властвуєть надъ душами, сознательно или безсознательно. Но попытки разрѣшить съ ея помощью современную трагедію, спасти подпольнаго человіка, -- декадента, называють уже нео-христіанствомъ. И современный христіанскій ренессансъ испытываетъ судьбу всякаго другого ренессанса: былымь, некогда великимъ, прикрывается новое творчество, новыя исканія. А трагедія подпольности пишеть свою философію.

"Вопросъ: имъютъ ли надежды тъ люди, которые отвергнуты наукой и моралью, т. е. возможна ли философія традедіи" 1)?

Все это введеніе, а теперь перехожу къ Л. Шестову, о которомъ давно уже нужно писать. Я считаю глубокой несправедливостью игнорированіе работъ Шестова, и объясняю это тольктимъ, что темы Шестова и способъ ихъ разработки для большо дороги исторіи не нужны, это подземные ручейки, зам'ятные

<sup>1)</sup> Л. Шестовъ "Достоевскій и Ницше", стр. 17.

нужные лишь для немногихъ. Устроившійся въ своемъ міросозерпаніи «позитивисть» или «идеалисть», скрѣпившій себя съ универсальной жизнью, только пожимаетъ плечами, и недоумѣваетъ,
зачѣмъ это Шестовъ поднимаетъ ненужную тревогу. Воть эта глубокая ненужность писаній Шестова, невозможность сдѣлать изъ
няхъ какое-нибудь общее употребленіе и дѣлаетъ ихъ въ моихъ
глазахъ особенно цѣнными и значительными. Шестовъ очень тапантливый писатель, очень оригинальный, и мы, непристроившіеся,
вѣчно ищущіе, полные тревоги, понимающіе, что такое трагедія,
должны посчитаться съ вопросами, которые такъ остро поднялъ
потъ искренній и своеобразный человѣкъ. Шестова я считаю
крупной величиной въ нашей литературѣ, очень значительнымъ
симптомомъ двойственности современной культуры.

Только что вышла книга Шестова «Апофеовъ безпочвенности», но я думаю писать вообще о Шестовъ и даже главнымъ образомъ о его предшествующей книгъ «Достоевскій и Ницше», которую считаю лучшей его работой. Мнъ жаль, что «безпочвенность» начала писать свой «Апофеовъ», туть она дѣлается догматической, несмотря на подзаголовокъ «опыть адогматическаго мышленія». Потерявшая всякую надежду безпочвенность превращается въ своеобразную систему успокоенія, вѣдь абсолютный скептицизмъ также можеть убить тревожныя исканія, какъ и абсолютный догматизмъ. Безпочвенность, трагическая безпочвенность, не можеть шмѣть другого «апофеоза» кромѣ религіознаго и тогда уже положительнаго. Трагическій мотивъ ослабѣлъ въ «Апофеозѣ» и въ этомъ есть что-то трагически фатальное.

Прежде всего о «психологическомъ» методѣ Шестова. «Кончается для человѣка тысячелѣтнее царство «разума и совѣсти»; начинается новая эра—«психологіи», которую у насъ въ Россіи впервые открылъ Достоевскій» 1) Шестовъ прежде всего и больше всего ненавидитъ всякую систему, всякій монизмъ, всякое насиліе отъ разума надъ живой, конкретной, индивидуальной дѣйствительностью. Онъ жаждетъ открыть ту дюйствительность, которая скрыта подъ писаніями Толстого, Достоевскаго, Ницше, его интересуетъ не «литература» и «философія», не «идеи», а правда о переживаніяхъ всѣхъ этихъ писателей, реальная душа ихъ, живой опыть. У Шестова болѣзненно идеалистическое требованіе правды, правды во что бы то ни стало, кате-

<sup>1)</sup> Л. Шестовъ "Достоевскій и Ницше", стр. 58.

горіи правды и лжи для него основныя. На этой почвѣ даже складывается своебразная гноселогическая утопія: отрицаніе познавательной цѣнности обобщенія, астракціи, синтеза и въ концѣ концовъ всякой теоріи, всякой системы идей, обличеніе ихъ какъ лжи, и стремленіе къ какому-то новому познанію индивидуальной дѣйствительности, непосредственныхъ переживаній, воспроизведенію живого опыта. И онъ хочетъ, чтобы писанія не были литературой, чтобы въ нихъ не было «идей», а только сами переживанія, самъ опытъ. Музыка для Шестова выше всего, онъ хочетъ, чтобы философія превратилась въ музыку или по крайней мѣрѣ сдѣлалась болѣе музыкальной. Потому-то онъ и афоризмами сталъ писать, что боится насилія надъ индивидуальнымъ сцѣпленіемъ своихъ переживаній, раціонализаціи своего опыта.

Во всемъ этомъ есть много здороваго протеста противъ полновластія раціонализма и монизма. Психологической методъ очень плодотворенъ, но есть тутъ и нѣчто безнадежное, какое-то колоссальное недоразумѣніе.

Переживанія можно только переживать, живой опыть можно только испытать, а всякая литература, всякая философія есть уже переработка переживаній, опыта, и это совершенно фатально. И афоризмы тоже искусственны, тоже уже раціонализирують хаосъ переживаній, тоже состоять изъ фразъ, которыя представляють собою сужденія, хотя и не общеобязательныя. Шестову остается выразить въ музыкъ ту правду о своей душъ, къ которой онъ стремится, но музыка давно уже существуеть, она ни для кого не заказана, и въ результатв оказались бы упраздненными прежніе способы познанія, но новыхъ никакихъ бы не открылось. «Съ удивленіемъ и недоум'вніемъ я сталь замівчать, что, въ конців концовь «идев» и «последовательности» приносилось въ жертву то, что больше всего должно оберегать въ дитратурномъ творчествъ свободная мысль» 1). На этомъ мъсть я ловлю автора «Апофеоза». Что такое свободная мысль, что такое мысль? Это уже нъкоторая «предпосылка», въдь всякая мысль есть уже результать переработки переживаній, опыта тімь убійственнымь инструментомь, корый мы называемъ разумомъ, въ ней уже обязательно есть «нослѣдовательность».

Человъческія переживанія, человъческій опыть имьють много способовъ выраженія, много методовъ переработки. Есть для этого

<sup>1) &</sup>quot;Апоесозъ безпочвенности", стр. 2.

музыка, но есть и философія, которая неизбѣжно производить свои операціи надъ переживаніями при помощи разума, отвлекающаго, обобщающаго, синтезирующаго и выработывающаго теоріи о нашемъ новомъ опытѣ. И это фатально, это «психологически» неизбѣжно, такова природа человѣка. Можно возстать противъ разныхъ раціоналистическихъ и монистическихъ системъ, я глубоко сочувствую этому, но тогда мы роковымъ образомъ обречены замѣнить ихъ другими, ирраціоналистическими и плюралистическими. Это можно обнаружить на примѣрѣ самого Шестова, у котораго, да проститъ онъ мнѣ, много «идей», часто оригинальныхъ и глубокихъ.

При помощи своего исихологическаго метода Шестову уда-10сь открыть страшную и новую даятельность, скрытую подъ твореніями Толстого, Достоевскаго и Ницше, сказать правду о пережитомъ этими великими, мутящими насъ писателями. И все-таки Шестовъ впалъ въ исихологическій схематизмъ, въ столь ненавистныя для него отвлеченія и обобщенія. У Шестова есть нъсколько исихологическихъ схемъ, которыя онъ прилагаеть къ анализируемымъ имъ писателямъ, въ сущности двъ основныя схемы. По Шестову, въ литературномъ творчестве всегда почти проэцируются переживанія писателя путемъ самоотрицанія и самооправданія. Такъ, напр., Ницше пострадаль отъ «добра», прошель мимо жизни и потому онъ поетъ діонисовскіе гимны жизни, возстаетъ противъ «добра». «Вмѣсто того, чтобы предоставить Ницше спокойно заниматься будущимъ всего человъчества и даже всей вселенной, она (судьба) предложила ему, какъ и Достоевскому, одинь маленькій и простой вопрось-о его собственномь будушемъ» 1). «Когда волею судебъ предъ Ницше предстанетъ уже не теоретически, а практически вопросъ, что сохранить, воспътыя ли имъ чудеса человъческой культуры или его одинокую, случайную жизнь, онъ принуждень будеть отказаться оть завътнъйшихъ идеаловъ и признать, что вся культура, весь міръ ничего не стоять, если нельзя спасти одного Ницше? 2). «Въ своихъ сочиненіяхъ онъ намъ разсказываеть свою жизнь, ту б'ёдную жизнь, которая подканывалась подъ все высокое и великое, которая ради своего сохраненія, подвергала сомнинію все, чему поклонялось человъчество» 3). И Шестовъ надъется, что откроется

<sup>1) &</sup>quot;Достоевскій и Ницше", стр. 151.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 166.

<sup>3)</sup> Crp. 170.

наконецъ «правда о человъкъ, а не опостылъвшая и измучившая всъхъ человъческая правда». Шестовъ жаждетъ абсолютной, сверх-человъческой правды. Такъ воплощается «опытъ» Ницше, —не удав-шаяся жизнь, загубленныя надежды, ужасъ передъ индивидуальной судьбой своей—въ твореніяхъ Ницше. Онъ переоцѣнивалъ всъ цѣнности во имя самосохраненія, проклиналъ "добро", потому что оно не могло спасти его отъ гибели, въ своихъ мечтахъ о силъ, въ "волѣ къ власти" онъ отрицалъ свое безсиліе, свою слабость. Это одна психологическая схема, психолгическое отвлеченіе и обобщеніе, которое, несомнѣнно, проливаетъ свѣтъ на трагедію Ницше и открываетъ кусочекъ «правды о человъкъ».

Иную психологическую схему Шестовъ устанавливаетъ для Л. Толстого, о которомъ онъ высказалъ много глубокихъ и върныхъ мыслей (да, мыслей, иначе я не умъю этого назвать). Отношеніе Шестова къ Толстому особенно характерно и обнаруживаетъ нъкоторую "правду" о немъ самомъ. Толстой не даетъ нокоя Шестову, онъ его разомъ и любитъ и ненавидитъ и боится, боится, какъ бы Толстой не оказался правъ 1). Шестовъ, повидимому, тоже отрицаетъ самого себя въ своихъ произведеніяхъ, проклинаетъ "моралъ" за то, что она ему мѣшаетъ жить, давитъ его своей призрачной властью. За словами Шестова о Толстомъ открывается его собственная плоть и кровь, онъ выдаетъ себя.

«Но самому попасть въ категорію падшихъ, принять на себя сарітія diminatio тахіта, нотерять право на покровительство человіческихъ и божескихъ законовъ? На это онъ добровольно ни за что не согласится. Все лучше, чёмъ это. Лучше жениться на Кити, лучше заниматься хозяйствомъ, лучше лицемърнть предъ добромъ, лучше обманывать себя, лучше быть такимъ, какъ всё—только бы не оторваться отъ людей, только не оказаться «заживо погребеннымъ». «Эта борьба опредъляеть собою все творчество гр. Толстого, въ лиці котораго мы имъемъ единственный примъръ геніальнаго человіка, во что бы то ни стало стремящагося сравниться съ посредственностью, самому стать посредственностью» 2). «Гр. Толстой столкнулся съ инымъ скептицизмомъ, передъ нимъ раскрылась пропасть, грозившая поглотить его, онъ виділь торжество смерти на землів, онъ самого себя виділь живымъ трупомъ.

<sup>1)</sup> Въ первой своей книгъ "Шекспиръ и его критикъ Брандесъ" Шестовъ находился еще подъ сильнымъ вліяніемъ Л. Толстого.

<sup>2) &</sup>quot;Достоевскій и Ницше", стр. 70.

Охваченный ужасомь, онъ прокляль всё высшіе запросы своей души, сталь учиться у посредственности, у середины, у пошлости, вёрно почувствовавши, что только изъ этихъ элементовъ возможно воздвигнуть ту стёну, которая, если не навсегда, то хоть надолго скроеть страшную "истину". И онъ нашель свою «Ding an sich» и синтетическія сужденія а ргіогі, т. е. узналь, какъ отдёлываются отъ всего проблематическаго и создаются твердые принципы, по которымъ можно жить человёку». ¹). Вотъ страшная правда о Толстомъ. Вёдь толстовское христіанство есть дёйствительно «идеаль устроеннаго человёчества». Толстовская религія и философія есть отрицаніе трагическаго оныта, пережитаго самимъ Толстымъ, спасеніе въ обыденности отъ провалевь, отъ ужаса всего проблематическаго. Какое несоотвётствіе между грандіозностью исканій в той системой успокоенія, къ которой они привели.

Это вторая психологическая схема Шестова, опять таки очень удачная. Съ такими же пріемами подходить онъ и къ Достоевскому и открываеть въ немъ стороны, на которыя до сихъ поръ не обращали достаточно вниманія. Много говорили о Богв Достоевскаго, но въдь гораздо сильнъе былъ въ немъ чортъ, демоническій бунть. Величіе Достоевскаго въ Иван'в Карамазов'в, в не въ Алешъ. И Шестовъ открываетъ въ немъ царство подполья. Достоевскій по его мивнію-advocatus diaboli. Онъ стремится разгадать Достоевскаго по его «Запискамъ изъ подполья». «Видно, нъть иного пути къ истинъ, какъ черезъ каторгу, подземелье, подполье... Но развѣ всѣ пути къ истинѣ-подземны? И всякая глубина-нодполье. Но о чемъ же иномъ, если не объ этомъ, говорять намъ сочиненія Достоевскаго?» 2). У Достоевскаго «подполный» человъкъ говоритъ: «Свъту ли провалиться, иль мнъ чаю не пить? Я скажу, что свъту провалиться, а чтобъ мнв чай всегда пить». Въ этихъ знаменитыхъ словахъ индивидуальная человъческая судьба противополагается судьбв всего міра, бросается «свъту» вызовъ, «свъть» призывается къ отвъту за индивидуальную гибель. Это - трагедія индивидуальности, загнанная въ под-

По Шестову Достоевскій самъ быль подпольнымъ человѣкомъ и въ одинъ прекрасный день открылъ въ себѣ такую «безобразную и отвратительную мысль»: «Пусть идеи хоть тысячу разъ

<sup>1)</sup> CTp. 75.

<sup>2) &</sup>quot;Достоевскій и Ницше", стр. 37.

торжествують: пусть освобождають крестьянь, пусть заводять правые и милостивые суды, пусть уничтожають рекрутчину-у него на душт отъ этого не становится ни легче, ни веселве. Онъ принужденъ сказать себъ, что если бы взамънъ всъхъ этихъ великихъ и счастливыхъ событій на Россію обрушилось несчастіе, онъ чувствоваль бы себя не хуже, -- можеть быть даже лучше» ... 1) «Если когда-нибудь и суждено сбыться великодушнымъ мечтамъ его юности-тъхъ хуже. Если когда-нибудь осуществится идеалъ человъческаго счастья на земль, то Достоевскій заранье предаеть его проклятію» 2). «Достоевскій поб'яжаль оть д'яйствительности, но, встретивъ на пути идеализмъ-пошелъ дальше: все ужасы жизни не такъ страшны, какъ выдуманныя совъстью и разумомъ идеи. Чёмъ обливаться слезами надъ Дёвушкинымъ. — лучше правду объявить: пусть свъть провалится, а чтобы мив чай быль... Когда-то думали, что «истина» утвіпаеть, укрвиляеть человъка. поддерживаеть въ немъ бодрость духа. Но истина подполья совсвиъ иначе устроена» В). Сдвлаю еще большую выписку, въ которой очень остро и ясно выставляется сущность трагедіи: «Если задача человъка обръсти счастье на землъ, то, значитъ, все навсегда погибло. Эта задача уже невыполнима, ибо развъ будущее счастье можеть искупать несчастье прошлаго и настоящаго? Развъ судьба Макара Дѣвушкина, котораго оплевывають въ XIX стольтіи, становится лучше оттого, чтъ въ ХХІІ стольтіи никому не будеть дозволено обижать своего ближняго? Не только не лучше, а хуже. Нътъ, если уже на то пошло, такъ пусть же навъки несчастье живеть среди людей, пусть и будущихъ Макаровъ оплевываютъ. Достоевскій теперь не только не хочеть пріуготовлять основаніе для будущихъ великольній хрустальнаго дворца, -- онъ съ ненавистью, злобой, а вмёстё съ темъ и съ тайной радостью заранве торжествуеть при мысли, что всегда найдется какой-нибудь джентльменъ, который не дасть водвориться на землю благонолучію...Достоевскій не хочеть всеобщаго счастія въ будущемъ. не хочеть, чтобы это будущее оправдывало настоящее. Онъ требуетъ иного оправданія и лучше предпочитаетъ до изнеможенія колотиться головой объ стану, чамъ успокоиться на гуманномъ идеалѣ» 4).

<sup>1)</sup> CTp. 52.

<sup>2)</sup> Crp. 56.

<sup>3)</sup> CTp. 96.

<sup>4)</sup> CTp. 98.

По мивнію Шестова, Достоевскій «всю жизнь воеваль съ теоретическими отступниками «добра», хотя во всемірной литературів быль всего одинь такой теоретикь—самь Достоевскій». Достоевскій воеваль съ самимь собой и для этого изобрізь Алешу, старца Зосиму, хотіль спасти самого себя оть трагическаго ужаса подполья, пропов'ядуя другимь людямь религію Христа,—древній опыть исхода изъ трагедіи. Онъ старался услышать свой громкій пропов'ядническій голось и утішить себя, оправдать себя. Такимъ путемъ пытается Шестовь открыть правду о Достоевскомь, поднольную правду. Слишкомъ много говорили о религіи Достоевскаго, о пророческомь его значеніи для Россіи и нужно было указать на обратну сторону. Но Шестовъ искусственно упрощаеть сложную индивидуальность Достоевскаго, слишкомъ многое отбрасываеть путемъ «отвлеченія».

«Дьяволъ съ Богомъ борется, а поле битвы—сердца людей», говоритъ Митя Карамазовъ. Сердце Достоевскаго болъе всякаго другого было полемъ этой въковъчной битвы. Я готовъ согласиться съ Шестовымъ, что въ творчествъ Достоевскаго гораздо сильнъе все проблематическое, мятежное, «діавольское» и гораздо слабъе все положительное, примиряющее, «божеское». Но за творчествомъ тимъ скрыто глубочайшее, до послъдняго предъла доведенное раздвоеніе человъческой природы. Въ сердцъ Достоевскаго жилъ и Богъ, и потому такъ страпина была его трагедія. Ниже я буду еще говорить о томъ, что всякая истинная трагедія предполагаетъ не только «нѣтъ», но и окончательное какое-то «да», трагедіи нъть по ту сторону + и — .

Но я хочу и вообще возражать Пестову противъ его психологическаго схематизма, хочу вступиться за психологическую индивидуализацію. И въ Толстого, и въ Ницше, и въ Достоевскаго
Пестовъ вкладываетъ самого себя и говоригъ намъ очень интересныя вещи, но писатели эти вѣдь гораздо сложнѣе, многограннѣе, и окончательной, полной «правды о человѣкѣ» тутъ, быть
можетъ, и совсѣмъ нельзя добиться. А нужно думать, что существуютъ трагедіи, до которыхъ люди дошли совершенно иными путями, не шестовскими. Для Шестова трагедія современнаго человѣка всегда есть результатъ какого-то испуга, ужаса передъ жизнью,
безсилія, провала. Но, думается мнѣ, къ трагедіи могутъ привести
и быющія черезъ край творческія силы жизни, и слишкомъ большое дерзаніе, и положительная жажда сверхчеловѣческаго и сверхприроднаго, воля къ безмѣрной и безпредѣльной свободѣ. На этой

17

почвѣ тоже можеть явиться необыденный, я бы сказаль трансцендентный опыть. Шестовъ навязываеть всѣмъ одинъ типъ переживаній и тѣмъ самымъ подпадаеть подъ власть ненавистной для него тенденціи къ монизму» 1).

Въ чемъ сущность трагедіи? Трагедія начинается тамъ, гдв отрывается индивидуальная человъческая судьба отъ судьбы всего міра, а она відь всегда отрывается, даже у самыхъ обыденныхъ людей, не понимающихъ трагедіи, отрывается смертью. Но и сама жизнь вёдь наполнена умираніемъ, умирають человіческія надежды, умираютъ чувства, гибнутъ силы, неожиданно сваливаются на нашу голову бользни. Объективно всякая человъческая жизнь трагична, но субъективно ощущають трагедію лишь тв, передъ которыми сознательно и остро предсталь вопросъ объ ихъ индивидуальной судьбѣ и которые бросили вывозъ всѣмъ признаннымъ универсальнымъ ценностямъ. Провале въ томъ мисти, въ которомъ сплетаются индивидуальное и универсальное, воть сущность трагедіи. Я, индивидуальное живое челов'вческое существо, гибну. умираю, я, существо съ безпредъльными запросами, претендующее на въчность, на безмърную силу, на окончательное совершенство для себя; а меня утвшають твмъ, что есть «добро», которому мы всв должны служить, что есть «прогрессъ», который уготовляеть лучшее, болъе радостное, болъе совершенное существование будущимъ поколвніямъ, не мнв, другимъ, чужимъ, далекимъ, что есть «наука», которая даеть общеобязательное знаніе законовь природы, той самой природы, которая меня такъ безжалостно давить. Но «добро», «прогрессъ», «наука», всв цвиности міра, далекаго міра, безсильны меня спасти, вернуть миж хоть одну мою загубленную надежду, безсильны предотвратить мою смерть, открыть для меня ввиность, сдвлать меня, всякое данное «меня», сильнымъ. Люди, незнакомые съ трагедіей и желающіе ее прикрыть обыденностью, переносять безпредальность стремленій человіческаго духа съ личности на человіческій родъ, предлагаютъ прикрвнить себя къ исгорической судьбв человъчества. Говорятъ: человъчество безсмертно, человъчество дълается

<sup>1)</sup> Иногда Шестовъ впадаетъ въ непріятный тонъ заподозрѣваній и какъ бы обличеній. Такимъ тономъ написана, напр., его статья о Д. С. Мережковскомъ, въ которой встрѣчаются острыя и дѣльныя замѣчанія. Это недостатокъ скорѣе "метода" Шестова, чѣмъ личнаго его писательскаго темперамента.

сильнымъ и совершеннымъ, только въ немъ есть будущее для каждаго.

«Свъту ли провалится, или миъ чаю не пить? Я скажу, что свъту провадиться, а чтобы мив чай всегда пить». Такъ говорить человъкъ трагедіи. Тъмъ хуже, что существуетъ «добро», «прогрессъ» и т. п., я ихъ призываю къ отвътственности передъ моей судьбой. Важиве всего установить, что туть рвчь идеть не объ обыденномъ «эгоизмѣ», когда человѣкъ свои интересы предпочитаеть чужимъ питересамъ. О нётъ, обыденный «эгоизмъ» встрёчается на каждомъ шагу и не заключаетъ въ себв никакой трагедін, даже часто застраховываеть отъ нея. Эгоисты, предпочитающіе «чай» для себя «чаю» для другихъ, обыкновенно умѣютъ связать свою индивидуальную жизнь съ жизнью всеобщей, универсальной, исторической, умфють прикрфпить себя къ признаннымъ приностямъ, они часто бываютъ полезными, нужными людьми. Тутъ вопросъ о «чаѣ»—философскій, этическій и религіозный, это «проклятый вопросъ», проваль въ подземное царство. Если каждое индивидуальное человъческое существо не будеть въчно жизнь, не будетъ уготовлена ему высочайшая радость, сила и совершенство, то да будетъ проглята грядущая радость, сила и совершенство бездичнаго міра, --будущаго человічества. Это-проблема индивидуальности, основная проблема человіческой жизни, корень всіхъ религій, проблема теодицеи, какъ ее часто называють.

Это также основная проблема Шестова. Онъ бросаетъ вывозъ «добру», потому что оно безсильно, потому что оно не спасаетъ, а губитъ одинокое, потерявшее надежду, умирающее челочвъческое существо. Самый злой врагъ для Шестова—обоготвореніе вравственнаго закона, кантовскій категорическій императивъ, толетовское «добро есть Богъ». Шестовъ произноситъ правственный судъ надъ добромъ, призываетъ къ отвъту за жертвы, которыми это «добро» усѣяло исторію. «Онъ (идеализмъ) обзавелся категорическимъ императивомъ, дававшимъ ему право считать себя самодержавнымъ монархомъ и законно видъть во звсѣхъ, отказывавшихъ ему въ повиновеніи, непокорныхъ бунтовщиковъ, заслуживающихъ пытки и казни. И какую утонченную жестокость пронелялъ категорическій императивъ каждый разъ, когда нарушались его требованія!» 1). «Всѣ ужасы жизни не такъ страшны, какъ вылуманныя совѣстью и разумомъ идеи». «Совѣсть» принуждаетъ

<sup>1) &</sup>quot;Достоевскій и Ницше", стр. 7.

Раскольникова стать на сторону преступника. Ея санкція, ея одобреніе, ея сочувствіе уже не съ добромъ, а со зломъ. Самыя слова «добро» и «зло» уже не существують. Ихъ замѣнили выраженія «обыкновенность» и «необыкновенность», причемъ съ первымъ соединяется представление о пошлости, негодности, ненужности; второе же является синонимомъ величія» 1). «Сама совъсть взяля на себя діло зла». По мизнію Шестова, «истинная трагедія Раскольникова не въ томъ, что онъ решился преступить законъ, а въ томъ, что онъ сознавалъ себя неспособнымъ на такой шагъ. Раскольниковъ не убійца; никакого преступленія за нимъ не было. Исторія со старухой процентщицей и Лизаветой-выдумка, поклепъ, напрасина», «Его (Достоевскаго) мысль бродила по пустынямъ собственной души. Отткуда-то она и вынесла трагедію подпольнаго человъка, Роскольникова, Карамазова и т. д. Эти-то преступники безъ преступленія, эти-то угрызенія сов'єсти безъ вины и составляють содержание многочисленныхъ романовъ Достоевскаго. Въ этомъ-онъ самъ, въ этомъ-дъйствительность, въ этомънастоящая жизнь. Все остальное-«ученіе» 2). «Пожалуй, еще посовътуетъ добрыми дълами заниматься и такимъ способомъ уснокаивать бъдную совъсть! Но Расколъниквоъ при одной мысли о добрѣ приходить въ ярость. Въ его размышленіяхъ уже чувствуется тотъ порывъ отчаянія, который подсказаль впоследствін Ивану Карамазову его странный вопросъ: «для чего познавать это чертово добро и здо, когда это столько стоить». Чертово добро и зло,-вы понимаете, на что посягаеть Достоевскій. Відь дальше этого человъческое дерзновение идти не можетъ. Въть всъ наши надежды, и не только тв, которая въ книгахъ, но и тв, которыя въ сердцахъ людей, жили и держались до сихъ норъ върой, что ради торжества добра надъ зломъ ничемъ не страшно пожертвовать " 3).

Чертово добро и вло,—и воть стремящійся къ Богу Шестовъ становится, подобно Ницше, «по ту сторону добра и вла», онъ возстаетъ противъ «добра» во имя чего-то высшаго, чѣмъ добро. Шестовъ требуетъ «деклараціи правъ подпольнаго человѣка». требуетъ замѣны морали обыденности морально трагедіи. Но имморализмъ Шестова основанъ на недоразумѣніи. Опъ вѣдь только

<sup>1)</sup> Crp. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 108-109.

<sup>3)</sup> Стр. 121.

отвергаетъ одно «добро», добро въ ковычкахъ, добро «обыденности» во имя другого добра, безъ ковычекъ, высшаго, настоящаго, добра трагедіи. И «добро» это онъ отвергаетъ за сдѣданное имъ зло. Скажу даже больше, Шестовъ—фанатикъ добра, «имморализмъ» его естъ продуктъ нравственнаго рвенія, заболѣвшей совѣсти. Шестовъ также гуманистъ, онъ изъ гуманности защищаетъ подпольнаго человѣка, хочетъ писатъ декларацію его правъ, онъ, можетъ быть, даже тайно вздыхаетъ по религіи Христа, можетъ быть, можно проявить у него хритіанскіе лучи. Христосъ училъ любви и призывалъ къ себѣ людей трагедіи, но Онъ ничего не говорилъ о категорическомъ императивѣ и морали. Голосъ ломается и дрожитъ у автора «аповеоза безпочвенности», когда онъ произноситъ имя Христа.

У Шестова есть своя философія, своя этика, пожалуй дяже своя религія, сколько бы онъ ни говорилъ намъ, что «идеи не нужны». Для Шестова философія трагедіи есть правда, правданстина и правда-справедливость. Философія обыденности есть ложь, ея истина лжива, «добро» ея безнравственно. Позитивизмъ и идеализмъ—только разныя формы философіи обыденности. Позитивизмъ говоритъ объ этомъ открыто, онъ хочетъ устроить человѣчество, создать твердую почву (и въ теоріи, и въ практикѣ), изгнать изъ жизни все проблематическое. Но и идеализмъ, особенно кантовскій идеализмъ, стремится закрѣпить обыденность, создаетъ систему идей и нормъ, съ помощью которыхъ организуется познаніе, нравственность, вообще жизнь человѣческая.

«Философія трагедіи находится въ принципіальной враждѣ съ философіей обыденности. Тамъ, гдѣ обыденность произноситъ слово «конецъ» и отворачивается, тамъ Ницще и Достоевскій видять начало и ищутъ» 1). «Философія трагедіи далека отъ того, чтобы искать популярности, успѣха. Она борется не съ общественнымъ мнѣніемъ; ея настоящій врагъ—«законы природы» 2). «Трагедіи изъ жизни не изгонять никакія общественныя переустройства и, повидимому, настало время не отрицать страданія, какъ нѣкую фиктивную дѣйствительность, отъ которой можно, какъ крестомъ отъ чорта, избавиться магическимъ словомъ «ея не должно быть», а принять ихъ, признать и, быть можетъ, наконецъ, понять. Наука наша до сихъ поръ умѣла только отворачиваться

<sup>1)</sup> Crp. 242.

<sup>2)</sup> CTp. 239.

отъ всего страшнаго въ жизни, будто бы оно совсвиъ не существовало, и противопоставлять ему идеалы, какъ будто бы идеалы и есть настоящая реальность» 1). «И лишь тогда, когда не останется ни действительныхъ, ни воображаемыхъ надеждъ найти спасеніе подъ гостепріимнымъ кровомъ позитивистическаго или идеалистическаго ученія, люди покинуть свои в'вчныя мечты и выйдуть изъ той полутьмы ограниченныхъ горизонтовъ, которая до сихъ поръ называлась громкимъ именемъ истины, хотя знаменовала собой лишь безотчетный страхъ консервативной человъческой натуры предъ той таинственной неизвъстностью, которая называется трагедіей» 2). «Философія же есть философія трагедіи. Романы Достоевского и книги Ницше только и говорять, что о «безобразнъйшихъ» людяхъ и ихъ вопросахъ. Ницше и Достоевскій, какъ и Гоголь, сами были безобразнейшими людьми, не имъвшими обыденныхъ надеждъ. Они пытались найти свое тамъ, гдъ никто никогда не ищетъ, гдъ, по общему убъжденію, нътъ и не можеть быть ничего, кром'в въчной тьмы и хаоса, гдв даже самъ Милль предполагаетъ возможность действін безъ причины. Тамъ, можеть быть, каждый подпольный человікь значить столько же. сколько и весь міръ, тамъ, можеть быть, люди трагедіи и найдуть, чего искали... Люди обыденности не захотять переступать въ погонъ за такимъ невъроятнымъ «быть можетъ» роковую черту» 3).

Туть Шестовь какь бы открываеть передь нами новые горизонты, какой-то просвыть, возможность новаго творчества, трагической истины, трагическаго добра, трагической красоты. Это уже бунть противъ обыденности, борьба за право подпольнаго, трагическаго человъка. Прежде всего и больше всего это бунтъ противъ «природы», противъ «законовъ» ея, противъ необходимости. Нельзя вынести этой слабости человъку, этой зависимости отъ «природы», неизбъжной смерти, неизбъжнаго умиранія въ жизни. Обыденныя «идеи» только закръпляютъ слабость человъка, примиряютъ съ зависимостью, усмиряютъ всякій «бунтъ», мъшающій человъчеству устроиться, успокоиться. Моральный «идеализмъ», провозглашающій суверенность «добра», есть самое яркое проявленіе властолюбивой обыденности.

Я вижу крупную заслугу Шестова въ острой, глубокой пси-

<sup>1)</sup> Crp. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 271.

<sup>3)</sup> Стр. 245.

хологической критикъ всякого рода позитивизма, всякаго рода утвержденія обыденности, хотя бы и подъ маской идеализма. На ряду съ этимъ Шестовъ даетъ психологическое оправлание трансцендентныхъ исканій, онъ метафизикъ по всёмъ своимъ вожделеніямъ. «Метафизики восхваляють трансцендентное, но тщательно избъгають соприкосновенія съ нимъ, Ницше ненавидълъ метафизику, воспъвалъ землю-и всегда жилъ въ области транспендентнаго» 1). Шестовъ презираетъ метафизику раціоналистовъ, метафизику, созданную категоріальнымъ мышленіемъ, дедукціей попятій, но онъ признаеть метафизическій опыть, ощущаеть тв переживанія, трансцензусь къ которымъ знаменуеть собою отраченіе навъки отъ всякаго рода позитивизма. Другую заслугу Шестова я вижу въ развѣнчаніи идеи суверенности «добра», въ обнаруженіи безсилія «добра». «Имморализмъ» есть, конечно, недоразумівніе, но «моралистическое» міросоверцаніе должно быть ниспровергнуто, это чувствуютъ самые тонкіе люди нашего времени. Шестовская психологія трагедін знаменуеть собой переходь оть безсильнаго, обыденнаго «добра» къ трансцендентной силь, т. е. Богу. Только трансцендентная мощь могла бы свести счеты съ индивидуальной трагедіей, а не безсильныя «идеи», не приручающія къ обыденности «нормы». На философскомъ языкъ это должно быть обозначено, какъ переходъ отъ «морали» къ «метафизикв». Жизнь нуждается не въ моральной, обыденной санкціи, а въ метафизической, трансцендентной, только такая санкція можеть удержаться передъ судомъ бунтующей индивидуальности, трагическаго опыта. Существованіемъ «нравственнаго закона» нельзя оправдать слезинки замученнаго ребенка, и чуткіе люди начинають понимать уже, что стыдно говорить объ «этическихъ нормахъ» человвческому существу, обезумъвшему отъ трагическаго ужаса жизни. Я бы даже сказаль, что безиравственно говорить о «добрв» передъ лицомъ трагедіи, туть ужъ нужно нѣчто высшее, чѣмъ «добро».

Но Шестовъ долженъ былъ бы признать, что всякая трагедія въ извістномъ смыслів есть «моральная» трагедія. Відь внів добра и зла въ высшемъ, трансцендентномъ смыслів этого слова, внів «да» и «ність» не можетъ быть трагедіи, а самое большее обыденная драма. И Шестовъ не стоитъ по ту сторону цівностей, онъ требуетъ только переоцівнки цівностей въ такомъ направленіи, которое поставить въ центрів міра одинокую человіческую

<sup>1) &</sup>quot;Апоесовъ безпочвенности". Стр. 132.

индивидуальность, ся судьбу, ся трагическія переживанія. Рѣчь Шестова подымается до моральнаго пасоса, когда онъ требуеть «деклараціи правъ подпольнаго человѣка». Морализмъ долженъ быть свергнуть путемъ революціи морали.

Мы решительно присоединяемся къ Шестову въ одномъ: философскія направленія нужно ділить по ихъ отношенію къ трагедін. Всякая философія, которая исходить изъ трагедіи и считается съ ней, неизбъжно трансцендентна и метафизична, всякая же философія, игнорирующая трагедію и не понимающая ее, неизбіжно позитивна, хотя бы и называла себя идеализмомъ. Трансцендентная метафизика есть философія трагедін, она должна бросить школьный раціонализмъ и обратиться къ опыту Ницше и Достоевскаго какъ къ важивищему источнику своего высшаго познанія. Позитивизмъ во всъхъ его видахъ и формахъ есть философія обыденности, онъ всегда пытается создать кринке устои для человическаго познанія и человіческой жизни, но опровергается уже самымъ фактомъ существованія трагедіи, передъ которой рушатся всѣ его сооруженія. Раціоналистическій и кантовскій идеализмътоже въдь позитивизмъ, тоже философія обыденности. Это звучитъ странно и парадоксально, но вникните въ суть дъла. Такого рода идеализмъ создаеть систему раціональныхъ идей и нормъ, которыя призваны укрвнить порядокъ въ жизни и водворить обыденную возвышенность. Всв эти раціональные и "критическіе" идеалисты не понимаютъ трагедіи, боятся подземнаго царства, «идеи» ихъ закрываютъ далекіе горизонты, закрѣпляютъ въ ограниченномъ мірѣ, сдерживаютъ всѣ безмѣрныя стремленія. истые раціоналисты, хотя бы они называли себя метафизиками и идеалистами, въ интимной сущности своей-позитивисты. Я бы предложилъ такое опредаление позитивизма: позитивизмомъ называется такое умонастроеніе, ири которомъ полагается предълъ человъческимъ стемленіямь и переживаніямь и этимь предъломъ создается кръпость и устойчивость. Съ этой точки зрънія позитивистами могуть оказаться не только многіе идеалисты. но и накоторые мистики, посколько религія ихъ успокаиваеть и ограничиваетъ. Трансцендентная метафизика -философія трагедін есть отрицаніе всякаго предвла человіческих стремленій и переживаній, всякой системы окончательнаго успокоенія и окончательной устойчивости. То, что можно было бы назвать демонизмомъ познанія, — отрицаніе всякихъ границь въ нашемъ разгадываніи тайны, признаніе, что нѣтъ запретнаго, что нѣтъ ненужнаго и безполезнаго въ нашемъ срываніи съ дерева познанія, это и есть психологическая основа трансцендентной метафизики.

Шестовъ долженъ былъ бы признать, что трагедія самымъ фактомъ своего существованія приподнимаєть завѣсу вѣчности, что новый, для обыденности страшный оныть, открываеть безпредёльность. Условныя, раціональныя грани падають, и у самого Шестова уже пробиваются лучи потусторонняго света. Грустно, что этотъ даровитый, умный, оригинальный и смелый человекъ не хочетъ или не можетъ перейти къ новому творчеству. Творческія усилія відь тоже трагичны, а не обыденны, и ихъ меніве всего можно разсматривать, какъ уснокоеніе. Разрушительные и творческіе моменты всегда сплетаются, творческіе моменты есть й у Шестова, но боюсь, чтобы онъ не успокоился на окончательномъ, не мятежномъ уже скепсисъ. Я не предлагаю Шестову кончить «моралью» и заявить, что, «несмотря» на вышесказанное, все болъе или менъе благополучно, о нътъ. Пусть онъ дальше подымается по «узкимъ, трудно проходимымъ, лежащимъ надъ пропастями тропинкамъ», по темъ горнымъ путямъ, которые nur für die schwindelfrei 1). Пусть открываетъ новыя мъстности, иначе онъ рискуетъ топтаться на одномъ и томъ же мъсть. Еще разъ повторю: мнѣ жаль, что «философія трагедіи» превратилась въ «апоесозъ безпочвенности», этого мало. И не потому жаль, что «безпочвенность» внушаетъ страхъ, нетъ, она манила къ почве безконечно болве глубокой, заложенной въ самыхъ недрахъ земли.

Философскій скептицизмъ очень моденъ, и я хотѣлъ бы возстать противъ этой моды. Всѣ мы начинаемъ съ психологическаго скептицизма, съ роковыхъ сомнѣній, съ нѣкотораго хаоса переживаній и стремимся гармонизировать нашу душевную жизнь, превратить ее въ космосъ. Философія есть проэкція нашей душевной жизни, попытка ее упорядочить и гармонизировать, она обрабатываетъ большимъ разумомъ опытъ нашихъ переживаній. Никакая философія не можетъ цѣликомъ уничтожить психологическаго, первичнаго нашего скептицизма, это въ силахъ сдѣлать только религія, но философія можетъ быть и должна быть той частью нашей душевной жизни, въ которой дисгармонія превратилась въ гармонію, хаосъ въ космосъ. Въ музыкѣ не должно быть дис-

<sup>4) &</sup>quot;Аповеозъ безпочвенности", стр. 219-220.

гармоніи, въ музыкѣ все гармонія, хотя міръ наполненъ дисгармоническими звуками. Такъ и философія можеть быть царствомъ разума (большого, а не малаго, не разсудка), хотя нашъ душевный міръ полонъ неразумности, ирраціональности. Челов'вческой природъ свойственно философствовать, и противъ страсти этой, для накоторых в основной, преобладающей, роковой, такъ же мало можно возражать, какъ противъ страсти творить музыкальную гармонію звуковъ. Мы не можемъ не творить философскихъ гипотезъ и теорій и въ философіи мы неизбѣжно не скептики, а догматики, «критическіе догматики». Да, я різнаюсь взять подъсвою защиту столь оклеветанный и оплеванный философскій догматизмъ. Философія им'єсть свою очень важную разрушительную сторону, и всв ея выволы въ извъстномъ смыслъ проблематичны, но философскій скептицизмъ представляется мні нелічнымъ словосочетаніемъ. Философія есть не что иное, какъ попытка преодоліть скепсисъ нашихъ переживаній творческимъ усиліемъ метафизическаго равума, философія существуєть постольку, поскольку скепсисъ преодолѣвается мыслью, и потому скептицизмъ всегда есть возвращеніе отъ философіи къ темъ переживаніямъ, которыя мы пытались въ философіи переработать. Мнѣ ближе и понятнье скентицизмъ религіозный и непріятна слишкомъ быстро изготовленная віра, Философское ученіе о Бога еще не ведеть къ религіозной вара въ Вога, и на этой почвв можеть возникнуть самая страшная трагедія. Хотя, съ другой стороны, всякая настоящая религія им'ясть свою догматическую метафизику, которая есть уже результать переработки религіознаго опыта метафизическимъ разумомъ.

Ментве всего можно сказать про Шестова, что онъ становится по ту сторону истины, наобороть, онъ фанатически ее ищеть и не теряеть надежды, что она откроется наконецъ, если мы посмотримъ прямо въ глаза новой «дъйствительности», подпольной, гдъ происходитъ трагедія. Правда, Шестовъ до болъзненности ненавидитъ «синтетическія сужденія а ргіогі» и отрицаеть все «общеобязательное». Тутъ ему мерещится ненавистная Канто-Толстовская прочность, закрѣпленіе обыденности, и онъ остроумно, ъдко и, можетъ быть, съ нѣкоторыми основаніями опредѣляеть а ргіогі, какъ «Николая Ростова». Отрицая гносеологическую общеобязательность, Шестовъ произносить сужденія (въдь его ръчь тоже состоить изъ сужденій), которыя претендують на психологическую общеобязательность, а психологизмъ лежить глубже гносеологизма. . Психологическая метафизика Шестова, которую онъ развивает

на Ницше, Толстомъ и Достоевскомъ, неизбъжно, фатально претендуеть на убъдительность для него самого и для его читателей, хотя убъждаеть онъ не путемъ догическихъ доказательствъ и помимо всякой системы. Лаже апооеоза безпочвенности недьзя писать, не претендуя ввести нѣчто въ сознаніе, не убѣждая хотя бы самого себя въ истинности этого «апонеоза». Шестовъ върно говорить, что писатель больше всего и прежде всего хочеть убъдить в оправдать самого себя, а это въдь предполагаетъ уже нъкоторыя средства убъжденія и оправданія и истину, все ту же старую, въчную истину. Шестовъ возстаетъ противъ «природы» и ея «законовъ», это главный его врагь. Но вмъсть съ тъмъ онъ находится подъ гипнозомъ кантіанскаго идеализма, который видитъ въ «разумѣ» источникъ закономѣрной природы. Поэтому и только поэтому Шестовъ ненавидить разумъ, какъ врага природы. Философія обыденности дорожить "законом'врностью", крівностью и устойчивостью опыта; философія трагедін хочеть и ждеть чудесъ, вся надежда ея связана съ тъмъ, что ръки потекуть вспять. Пока царитъ «природа» и санкціонируется «разумомъ», ужасъ смерти и умиранія властвуєть надъ человіческой жизнью. Відь дыйствительно всв надежды наши, надежды, пережившихъ трагедію, связаны съ непрочностью «природы», съ возможностью разрушить «законом'врность». Преодолжніе смерти, основы всякой трагедін, и есть преодолжніе природы, преображеніе ея.

На Шестова слишкомъ сильное и слишкомъ тяжелое впечатлъніе произвелъ Кантъ. Призракъ Канта прослъдуетъ Шестова, на ряду съ призракомъ толстовскаго «добра», и онъ ведетъ мучительную съ нимъ борьбу, борьбу съ самимъ собою. Съ Кантомъ нужно бороться. Кантъ очень опасенъ, въ немъ заложено съмя самой безнадежной и вмъстъ съ тъмъ самой кръпкой философіи обыденности. Дъти кантовскаго духа пытаются организовать человъчество на раціональныхъ основаніяхъ, утверждаютъ раціональную нравственность, раціональный опытъ, въ которомъ навъки закрытъ всякій трансцензусъ, всякій проходъ въ безконечность. Но самъ Кантъ былъ двойственъ, и «истина» его не такъ ужъ могуча и непреодолима, какъ это кажется Шестову, вызовъ ему не есть еще вызовъ истинъ.

Философія всегда им'єть діло съ «проблематическимъ». Не всякая теорія познанія и метафизика непрем'єтню раціоналистична и монистична, и отрицаніе раціонализма и монизма не есть еще отрицаніе философіи, какъ это склоненъ, повидимому, думать Ше-

стовъ. Теорія познанія можеть возстановить права интуппін и возаржнія на счеть слишкомъ властвовавшихъ до сихъ поръ понятій; метафизика можетъ признать своимъ источникомъ опыть и не ограниченный, условный, раціонализированный, а опыть трансцендентный, безпредъльный. Философія можеть быть не монистической, а илюралистической, можеть признать метафизическое существованіе и метафизическій смысль за индивидуальнымъ, за конкретной множественностью бытія. Туть въ сужденіяхъ Шестова онять таки сказывается некоторый схематизмъ, онъ делаеть невърное «обобщеніе», что всякій метафизическій идеализмъ непремінно раціоналистическій, непремінно монистическій, непремінно «кантовскій» и «моралистическій». Шестовъ даеть намъ только «исихологію» трагедін, но эта «исихологія» можеть быть переведена на языкъ философіи, и тогда мы получимъ уже философію трагедін. Эта философія не будеть раціоналистической, успоканвающей, устраивающей насъ на землъ и не будеть монистической, подавляющей и подчиняющей индивидуальное единому цалому. Для такой философіи, философіи будущаго, проблема индивидуальности будеть основной, исходной точкой и передъломъ. Все наше философское и моральное міросозерцаніе должно быть перестроено такъ, чтобы въ центръ былъ вопросъ объ индивидуальной человъческой судьбъ, чтобы интимная наша трагедія была основнымъ, движущимъ интересомъ. Пусть это будетъ міросозерцаніе для немногихъ, отъ этого відь оно не теряеть въ своей истинности. Давно уже пора намъ стать на точку зрвнія трансцендентнаго индивидуализма, единственной философіи трагедін, а не обыденности, и переоцѣнить согласно съ этимъ всѣ моральныя ценности.

Я буду скроменъ въ своихъ положительныхъ утвержденіяхъ и конечные выводы буду считать проблематическими, но одно вѣдь несомнѣнно: трагедія, обострившая и углубившая проблему индивидуальности, признаетъ какія бы то ни было цѣнности міра, «прогрессъ», «добро» и т. п., если существуетъ безсмертіе, если возможно трансцендентное утвержденіе индивидуальности, только при этомъ условіи. Позитивисты да и идеалисты думаютъ наоборотъ, хотять вѣрой въ прогрессъ, въ универсальную цѣнность добра замѣнить вѣру въ безсмертіе, въ вѣчную индивидуальную жизнь. Но когда настала пора для философіи трагедіи, такая замѣна сдѣлалась

уже невозможной. Человъческая личность отнынъ соглашается признать какія бы то ни было ценности міровой жизни, только если за нею будетъ признана абсолютная ценность, транспендентный смыслъ, только если гибель временныхъ надеждъ индивидуальности искупляется ея въчными надеждами. Я. единственное неповторимое въ мір'в индивидуальное существо, долженъ участвовать въ осуществленіи міровыхъ, универсальныхъ надеждъ, въ абсолютномъ совершенствъ, я никогда не смогу отказаться отъ жажды своей окончательной силы, окснчательной свободы, окончательнаго знанія и красоты, иначе да погибнеть міръ. И каждое индивидуальное я должно участвовать въ концю, во имя котораго только и признаются цанности. "Свату" быть, только если я "чай" буду пить, иначе "свътъ" не имъетъ никакой цвны. Свътъ. міръ превращается въ фикцію, если не стоять на точкъ зрънія индивидуалистической и следовательно илюралистической метафизики. Утвердить міръ и его цънности, осуществить полноту и совершенство универсальнаго бытія можно только, утверждая трансцендентную индивидуальность, выполняя свое индивидуальное предназначение въ мірф. Отрицая внфвременное и внфпространственное бытіе индивидуальности, мы роковымъ образомъ должны придти къ отрицанію всякаго бытія, къ иллюзіонизму, къ нигилизму.

Шестовъ со всемъ этимъ долженъ быть бы согласиться, это только оборотная сторона философіи трагедіи, философіи уже, а не только исихологіи. Втдь трагодія въ конечномъ счетт есть ужасъ небытія, но въ самомъ бунтю противъ небытія заключено уже нъкоторое бытіе, нъкоторое утвержденіе, творчество. Трагическія, трансцендентныя проблемы никогда не были бы поставлены если бы накоторый бытійственный опыть къ нимъ не приводиль, а въ опыть этомъ, думается, уже заключено признание трансцендентнаго бытія. Имманентная обыденность торжествовалабы безраздільно и никогда трагедія не подымала бы противъ нея трансцендентнаго мятежа. если бы быль правъ позитивистическій нигилизмъ со своими фиктивными цанностями, со своимъ обыденнымъ "добромъ", своимъ «прогрессомъ» и. т. п. Тогда все было бы имманентно приспособлено, все устраивалось бы безъ трагедін, нигде не было бы провала въ потустороннее. Трагедія фактомъ своего опытнаго существованія не только требуетъ трансцендентнаго, но и доказываетъ его бытіе. Шестовъ не можетъ повърить въ безсмертіе и не хочетъ строить по этому поводу философскихъ теорій, но онъ обязанъ признать прямую связь трагедін въ его пониманіи и трансцендентнаго бытія индивидуальности, иначе поставленная имъ проблема лишается всякаго содержанія. Я не собираюсь доказывать безсмертія трансцендентнаго индивидуальнаго бытія, я хотвлъ только установить ту несомивнную, совершенно элементарную для меня истину, что съ судьбой этого трансцендентнаго индивидуализма неразрывно связано признаніе или отрицаніе міровыхъ цвиностей, что «добро» должно быть свергнуто окончательно, если передъ индивидуальностью не раскрывается ввиность, что «прогрессъ» не можетъ быть терпимъ, если онъ не совершается и во имя того ребеночка, который пролилъ слезинку. И индивидуальность, ея цвиность и назначеніе, не должно понимать отвлеченно, раціоналистично, какъ это двлають «идеалисты». Старая раціоналистическая, нормативная, для всвхъ одинаковая, насильственная «мораль» должна быть во что бы то ни стало свергнута и это требуетъ перерожденія всей нашей культуры.

Для философовъ очень соблазнительно раціонализировать добро и устанавливать такимъ образомъ нравственный законъ, общеобязательныя этическія нормы. Этоть соблазнь миж хорошо знакомъ 1). И индивидуалистическая этика грфшитъ этимъ раціонализированіемъ. Такъ, напр., Кантъ умудрился совершенно логизировать этику и превратить здоровый по своей сущности индивидуализмъ въ схоластическій формализмъ. Была внесена въ моральную проблему логическая нормативность, и въ исканіи формальной «законности» была загублена ея интимная сущность. Всв кантіанцы, критическіе позитивисты, раціоналисты-идеалисты топчутся на мъстъ, всъ хотятъ построить мораль отъ разума. Но философія должна радикально порвать со всёми попытками раціонализировать моральную проблему, навязать разумное добро, установить этическія нормы по аналогіи съ логическими или правовыми. За всёми этими раціоналистическими и моралистическими попытками скрывается глубокое мъщанство современнаго общества. навязчивая и самодовольная обыденность. Кантіанскія этическія нормы, столь вдохновляющія германскій профессорскій идеализмъ, упитаны духомъ филистерства, этимъ специфически нѣмецкимъ мъщанствомъ. Отъ разума философствующихъ филистеровъ можно создать мораль обыденности, но моральная проблема начинается тамъ, гдъ начинается трагедія, и только люди трагедіи имъ-

<sup>1)</sup> Раціоналистическій формализмъ давиль меня еще въ статьъ "Эточеская проблема въ свътъ философскаго идеализма".

ють внутреннее право говорить о добрю и злю. Въ противоположность Шестову я бы сказаль, что «обыденность» находится «по ту сторону добра и зла», ея «нормы» нравственно безразличны и нужны лишь для устроенія благополучія, а «трагедія» неразрывно связана съ проблемой добра и зла, она есть мучительное нравственное раздвоеніе, опыть нравственный и потому течеть въ предвлахъ «добра и зла». И я думаю, что опытъ трагедіи есть главный, основной матеріаль для моральной философіи, только посчитавшись съ трагедіей, можно строить этику. Поэтому Ницше больше понималь въ этихъ вопросахъ, чёмъ Кантъ, больше имълъ права говорить о самой проблемь, которая дана только въ новомъ опыть. Этика возможна лишь, какъ часть философіи трагедіи, и источникомъ ея долженъ быть не разумъ, а опытъ. Область нравственности вибразумна и не имбетъ закономбрности, проблема добра и зла-ирраціональная проблема. Кантъ выдумаль "практическій разумъ" и хотвлъ этимъ замаскировать свой раціонализмъ, свое глубокое неведение техъ переживаній, въ которыхъ раскрывается вравственная проблема. И всё эти нео-кантіанцы, всё идеалисты, толкующіе объ этическихъ нормахъ, объ общеобязательномъ нравственнымъ законъ, не въдаютъ нравственнаго опыта, такъ какъ опыть этотъ только въ трагедіи, въ переживаніи проблемы индивидуальности. Нравственная проблема и есть проблема индивидуальности, это все тотъ же трагическій вопросъ объ индивидуальной судьбв и индивидуальномъ предназначеніи человіка. Въ нравственных мукахъ человікъ ищеть самого себя, свое трансцендентное я, а не пути къ упорядоченію жизни и взаимныхъ обыденныхъ отношеній людей, какъ это утверждають раціональные моралисты. И поэтому решена можеть быть нравственная проблема только индивидуально и за решение это человъкъ не отвътственъ ни передъ къмъ, судья туть можетъ быть только сверхчеловъческій. Добро есть интимное отношеніе человъческого существа къ живущему въ немъ сверхчеловъческому началу. Добро абсолютно, для каждаго оно заключается въ выполненіи своего индивидуальнаго, единственнаго въ мірѣ предназначенія, въ утвержденіи своей трансцендентной индивидуальности, въ достиженіи абсолютной полноты візчнаго бытія. И эта абсолютность добра не препятствуеть, а скорве обязываеть отридать одинаковыя для всёхъ моральныя нормы. Есть столько же путей решенія нравственной проблемы, сколько индивидуальностей въ мірѣ, хотя осуществляется этими путями одно и то же абсолютное доброполнота и свобода трансцендентнаго бытія. И нужно особенно подчеркнуть, что добро не есть законъ разума, а воля живого существа, всегда индивидуальнаго. Въ нравственныхъ переживаніяхъ всегда творится беззаконіе, такая ужъ эта ирраціональная область, всегда переступаются предѣлы обыденности.

Задача воплощенія добра въ своей жизни есть чисто творческия индивидуальная задача, нужно индивидуально творить добро, а не ремесленно выполнять приказъ, разума ли, или иного чего. Воплощение добра не есть повиновение «закону», данному извить, «нормамъ» и т. п., это самоутверждение въ высшемъ трансцеидентномъ смысл'я путемъ творческихъ свободныхъ усилій. Въ такомъ случав все позволено, въ такомъ случав хаосъ наступитъ, воскликнеть пугливый моралисть? Я прежде всего протестую во имя достоинства добра противъ такой полицейской постановки вопроса. Если правда ведетъ къ хаосу, то да будетъ хаосъ! Изъ всего, мною сказаннаго, никакъ не следуетъ, что все дозволено, наобороть долгь благородства и рыцарства возлагается на индивидуальное человъческое существо, человъкъ долженъ индивидуально творить добро, выполняя свое единственное предназначение подъ страхомъ потери своей индивидуальности, гибели своего я (не эмпирическаго, конечно). Это тяжкій долгь, хотя и не въ обыденномъ, мъщанскомъ смыслъ. Но необходимо поставить на видъ моральной полиціи и прокуратурі, лицемірно наряжающейся въ мундиры нозивистическія, идеалистическія, религіозомя и проч., что задачей добра не должно быть поддержаніе порядка, спокойствія, устойчивости, безопасности и проч. обыденныхъ благъ. Для этого существують другія учрежденія, другія силы,

Новая высшая мораль, мораль, прошедшая черезъ драгедію, должна сознательно поставить въ центрв міра индивидуальность, ея судьбу, ея права, ея единственную цвнность и назначеніе. Это обязываеть къ гораздо больщему, чвмъ раціоналистическое, отвлеченное признаніе безусловнаго значенія и самоцвльности человвческой личности, провозглашаємое кантіанцами, идеалистами и др. Ввдь это значить расположить все содержаніе міра въ совершенно иной, новой нерспективв, переоцвнить все. Трансцендентный индивидуализмъ можеть дать основаніе для демократической политики черезъ философію права, но никакъ не для демократической этики. Демократическая мораль отрицаеть индивидуальность каждаго во имя призрака индивидуальности всвхъ другихъ, ввриве для нея нъть индивидуальности, какъ таковой, ивтъ живой исторіи чело-

вческой души. Демократическая мораль неизбъжно вырождается в самодовольное и властолюбивое м'ящанство, въ хамство, не въпощее душевной чуткости и изящества, въ ремесленную мушовку и нормировку. Послѣ того, какъ принята будетъ трагическая раль трансцендентнаго индивидуализма, нельзя уже будеть проносить обыденнаго, всегда лицемърнаго моральнаго суда надъ дьми, нельзя уже презирать подпольнаго человека, нельзя уже рицать ивнности и, можеть быть, значительности людей, кототь принято считать «ненужными» и «безполезными». Нужны выя переживанія, которыя дізали бы фактически-невозможнымъ ращение съ человъческой индивидуальностью, какъ со средствомъ я вив ея лежащихъ цвлей, хотя бы самыхъ возвышенныхъ, жно небывалое еще уважение къ внутренней свободъ человъчеой, къ своеобразію назначенія каждаго индивидуальнаго сущева. И главное, поменьше судить ближняго, поменьше требовать иета, поменьше обязывать, поменьше нормировать. И благоговъть редо тайной, скрытой въ душъ каждаго, передъ тайной индивиальности. И нужно будеть признать красоту по меньшей мірів равцвиной добру. Она облагораживаеть. Отвлеченный эстетизмъ, быть жеть, менъе вреденъ и во всякомъ случаъ менъе назойливъ и деспоченъ, чъмъ отвлеченный морализмъ. Въдь только Бога можно поавить выше и красоты и добра, какъ абсолютную полноту и го и другого. Но на какомъ основаніи "добро" считаетъ себя кой-то главной, основной, властвующей ценностью, командующей асотой и истиной и всемъ въ міре? Для самодержавія добра гуть быть только обыденныя, позитивныя, утилитарныя основа-. Съ религіозной и метафизической точки зрѣнія путь красоты хуже пути добра, онъ тоже ведеть къ Богу и даже върнве, ке прямве. Я бы желаль услышать оправдание не позитивное, въ интересахъ благополучія, а религіозное и метафизическое, беннаго значенія и особенной роли «морали» въ міръ. Пусть рестануть считать лучшими людьми "морально" самыхъ полезхъ, самыхъ приспособленныхъ, устроителей и творцовъ обыдени жизни, и пусть вступить наконець въ свои права ненужное, и обыденной жизни безполезное, но прекрасное и ценное для вержденія въ въчности трансцендентной индивидуальности. У кдаго свое предназначение въ міръ, и индивидуальныя цъли вая расцинивать съ точки зринія общенолезнаго. Не можеть и должно быть обыденныхъ, слишкомъ человъческихъ посреднивь и судей между индивидуальной душой и Богомъ.

Тогда, быть можеть, народится новая любовь, утвержденіе высшей полноты трансцендентнаго бытія индивидуальности, но о любви этой я сейчасъ говорить не могу. У многихъ ли моралистовъ и фанатиковъ «добра» есть интересъ и вниманіе къ тайнъ индивидуальной души, къ подпольной психологіи, изъ которой растуть столь ненавистные имъ «цвѣты зла?» Охранители «добра» имъють интересь и внимание только къ общеобязательнымъ нормамъ, которые они прикладывають къ несчастнымъ людямъ, только къ общеполезному и общеупотребительному. Но - знающе иной. новый, темный и вмъстъ съ тъмъ озаряющій опыть, могуть только презирать охранителей, действующихъ такими несовершенными орудіями, какъ «норма». Я говорю, это не противъ кантіанцевъ только, незначительной группы, а противъ всёхъ ревнителей добра обыденности, противъ всехъ техъ, что несутъ кровавыя человеческія жертвы на алтарь утилитаризма, позитивнаго строительства жизни и пр., и пр. Освободите человъческую индивидуальность отъобязательного добра, отъ нормъ, отъ предписаній разума, отъ подчиненія чуждыль, отвлеченнымь цілямь, и тогда только можеть быть верно поставлена моральная проблема и можеть начаться истинное творчество добра, которое уже не отступить, не ноблекнеть, не будеть проклято передъ ужасомъ трагедін. Насталс время не суда "добра" надъ людьми, а суда человъческаго надъ "добромъ", и это судъ Божескій. Добро должно оправлаться, н обыденное добро, властное, давящее насъ, повидимому, не можетъ быть оправдано, должно уступить місто добру трагическому, не добру-Богу, а Богу-добру. Уступить должно «морально», такъ какт «фактически» добро обыденности, творящее свой неправый. лицемърный судъ, еще долго будеть царствовать, быть можетъ, д скончанія в'іковъ. Оно, — «чортово добро», «князь міра сего». Обыденность-имманентна, позитивна; трагедія трансцендентна, мета физична. И идетъ борьба двухъ началъ міровой жизни: укрѣпленіи превращение въ благополучную обыденность даннаго міра, со смертью съ гибелью индивидуальности, съ окончательнымъ небытіемъ, и осво божденія, утвержденія новаго міра, съ вічнымъ бытіемъ индиви дуальности. Ворьба эта должна выразиться и въ столкновені двухъ моралей, обыденной и трагической, и самымъ страшным врагомъ должна быть мораль обыденности, надъвшая маску въ ности, ратующая на словахъ за религію трансцендентнаго. А религіозный позитивизмъ, не прошедшій пропасти, не пережившій тра гедін индивидуальности, часто бываеть закрвиленіемъ обыденносты

Самымъ роковымъ вопросомъ остается: какъ сдёлать трансцендентное имманентнымъ, какъ нести въ міръ новую правду.

Какъ укръпить и устроить человъческое общество на такихъ дезорганизующихъ и проблематическихъ моральныхъ основаніяхъ? Думаю, что регулировать человъческія отношенія можеть право. за которымъ скрывается въдь трансцендентное чувство чести. Можно отридать этическія нормы, но признавать нормы юридическія, которыя призваны охранять человіческую индивидуальность. Право и есть та сторона морали, которая можеть быть раціонализирована. Демократическая этика-отвратительная безмыслица и въ корив противорвчить индивидуализму, но демократическій общественный строй есть выводъ изъ основъ индивидуализма. Пусть успокоятся-право, тоже божественное и трансцендентное по своей природъ, не допустить хаоса, защитить отъ насилія. Раскольниковъ не убъеть старухи, полиція, не моральная, а настоящая, все предотвратить, да и человъку трагедіи не нужно дълать обыденныхъ уголовныхъ преступленій. Ужасъ Раскольникова въ томъ, что онъ хотвлъ сделать новый опыть, трансценлентный по своему значенію, хотіль совершить подвигь, а вышла самая обыкновенная криминальная исторія. Революція морали не только не грозить гибелью «деклараціи правъ человѣка и гражданина». а наобороть, утвердить ее еще больше. Я не знаю, какъ укрѣпить и устроить зданіе для челов'вческаго благополучія, но в'врю глубоко, что новая мораль будеть имъть освобождающее значение. принесеть съ собою свободу, сближающую насъ съ новымъ міромъ. Свобода есть цанность морали трагедіи, а не морали обыденности. она несомитина. А какъ спастись отъ коренного раздвоенія, отъ «двойной бухгалтеріи», не въдаю... Быть можеть новая, идущая изъ иного міра любовь можеть спасти и освятить творческую своболу...

Въ заключение скажу: нужно читать Шестова и считаться съ нимъ. Шестовъ—предостережение для всей нашей культуры и не такъ легко справиться съ нимъ самыми возвышенными, но обыденными «идеями». Нужно принять трагический опытъ, о которомъ онъ намъ разсказываетъ, пережить его. Пройти мимо пронасти уже нельзя и до этого опаснаго перехода все лишается цънности. При игнорировании и замалчивании того, о чемъ онъ намъ разсказываетъ, о чемъ давно уже предупреждаетъ такъ называемое декаденство, при «идеалистическомъ» бравировании—грозитъ взрывъ изъ подполья. Скажемъ Шестову свое «да», примемъ его, но пойдемъ дальше въ горы, чтобы творить.

## Культура и политика

(Къ философіи новой русской исторіи 1)

Не разъ уже указывали на то, что Россія самая странная, самая фантастическая и чудесная страна въ мірѣ. Въ ней уживаются глубочайшія противоположности: и высшее, религіозное бытіе, и культурное небытіе, варварство. Это вѣдь страна Достоевскаго, въ немъ отразилась самая интимная, первоначальная наша стихія. Только въ Россіи могли сплестись: глубокая и крайняя религіозность съ небывалымъ еще религіознымъ индифферентизмомъ и отрицаніемъ, величайшая въ мірѣ литература съ варварскимъ презрѣніемъ ко всякому литературному творчеству, изувѣрскій консерватизмъ съ революціонизмомъ, приводящимъ въ трепеть обмѣщанившуюся Европу.

Я хочу говорить о странной и трагической судьбъ русской культуры. Давно уже произошель какой-то роковой разрывъ между творчествомъ культуры, между религіозными исканіями, созданіемъ философіи, искуства, литературы, даже науки и нашей передовой интеллигенціей. Творцы культуры и борцы за освобожденіе, создатели благъ и ценностей и отрицатели золъ и несправедливостей не знають другь друга, часто страдають оть взаимнаго равнодушія, а иногда и отъ взаимнаго презрѣнія и отвращенія. И еще одинъ трагическій разрывъ: наша такъ назыв. демократическая интеллигенція давно уже возлюбила народъ и дѣлала героическія попытки съ нимъ соединиться, но она оторвана отъ корней народной жизни, отъ стихіи народной. Хожденіе интеллигенціи въ народъ было въ значительной степени механическимъ, оно успоканвало совъсть, но оказалось безплоднымъ въ національно-культурномъ отношеніи. Такимъ образомъ передовая интеллигенція. мнящая себя солью земли, оторвана и отъ культурнаго творчества. духовной жизни страны, и отъ національной стихіи народа. Ин-

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ Жизни" 1905 г. Апръль-Май,

теллигенція песеть на себ'є тяжкій трудъ элементарнаго освобожденія, и исторія воздвигнеть ей памятникъ, но некультурность и варварство ея должны поражать челов'єка, который любитъ культуру, цівнить творческую мысль и красоту.

Разрывъ между творчествомъ культуры и политически настроенной передовой интеллигенціей особенно ярко сказался въ 60-ое годы, эпоху боевого раціоналистическаго и просвѣтительнаго нигилизма. Тамъ исно видны корни этого варварскаго отношенія къ культурѣ. Культурныя цѣнности, самоцѣнныя духовныя блага были подмѣнены цѣнностями утилитарно-политическими. Пушкинъ, первый творецъ русской культуры, былъ отвергнутъ за ненужностью. И до сихъ поръ творчество красоты, безкорыстное знаніе, исканіе религіозной правды расцѣниваются по утилитарнымъ критеріямъ. Философскія и художественныя направленія критикуютъ политически, а не философски и художественно, и глубокая некультурность сказывается въ этой неспособности дифференцировать различныя сферы жизни и творчества.

Въ человъческой активности есть ариометика и высшая математика, есть два типа отношенія къ жизни: одинъ, направлен ный къ распредвленію старыхъ, уже элементарныхъ идей, другой - къ творчеству новыхъ, высшихъ идей, къ исканію еще не проторенныхъ путей. На протяжении всего историческаго процесса переплетаются эти двв формы человъческихъ дъйствій, уравнивающая, ариеметическая и творческая, подымающая, требующая высшей математики. И древняя существуеть вражда между открывающими и творящими, стремящимися вверхъ и вглубь и распредаляющими на поверхности, уравнивающими, популяризирующими. Первые-революціонеры по духу своему и не могуть питаться какими бы то ни было консервами, но вторыхъ принято считать боле справедливыми и по роковому недоразумению боле прогрессивными, хотя духъ консерватизма и косности часто умерщвляетъ ихъ души и превращаетъ признанныхъ друзей свободы въ вратовъ свободнаго исканія и свободнаго творчества. Борцы за справедливость, за распредвление ариеметическихъ истинъ и элементарныхъ брагъ съ болъзненной подозрительностью относятся къ праву воплощать въ жизни истины высшей математики, творить красоту всегда подымающую и открывающую иные міры. Ревнители низшей школы и средняго образованія боятся перехода къ образованію высшему, ариеметика начинаеть обвинять высшую математику въ недостаточно просвѣтительномъ характерѣ, почти въ реакціонности. Люди, усвоившіе себѣ ариеметическія идеи и положившіе свою жизнь на распространеніе ихъ по равнинѣ человѣческой, фанатически возстають противъ интегральнаго и дифференціальнаго счисленія, котораго не понимають, такъ какъ не перешли еще отъ средней школы къ высшей.

Весь просвѣтительный, демократическій раціонализмъ, при всемъ радикализмѣ своихъ соціально-политическихъ перспективъ, есть не болѣе, какъ ариометика, какъ распредѣленіе элементарнѣйшихъ идей, и онъ не заключаетъ въ себѣ творческаго восхожденія. Этой ограниченной вѣрѣ нашей эпохи никогда не понять интегральнаго и дифференціальнаго счисленія новыхъ мистическихъ исканій, новаго и стараго, вѣчнаго творчества красоты, творчества культуры, развивающейся въ безпредѣльность.

Русская прогрессивная интеллигенція въ ариеметическомъ, распредѣлительномъ своемъ фанатизмѣ проглядѣла великую русскую литературу, не признала своимъ Достоевскаго за то, что тотъ не твердъ былъ въ таблицѣ умноженія, въ сложеніи и вычитаніи, и стала въ положеніе вооруженнато нейтралитета по отношенію къ творчеству культуры, къ созданію духовной жизни страны. Она смотрѣла назадъ, на отрицаніе "зла", а не впередъ, на творчество "добра". Вся наша психологія долгое время опредѣлялась чисто отрицательно, нашей ненавистью къ гнету и мраку, къ позору нашему и паеосъ нашъ былъ главнымъ образомъ отрицательный. И творческія настроенія, заглядываніе вдаль казались намъ несвоевременными и опасными.

Настоящее творчество, высшую математику, исканіе и созиданіе высшихъ цѣнностей культуры мы видимъ у Пушкина, Лермонтова, Гоголя и больше всего и прежде всего у Достоевскаго и Л. Толстого. Было что-то творческое и открывающее у нѣкоторыхъ западниковъ и славянофиловъ 40-хъ годовъ, у Герцена, Хомякова. Выло у Вл. Соловьева, есть у В. В. Розанова, у Д. С. Мережковскаго. У такъ называемыхъ "декадентовъ" есть и жажда творчества, и тревожныя исканія и любовь къ культурѣ.

Чернышевскій, Писаревъ, Михайловскій были талантливые и замѣчательные люди, и можно открыть у нихъ проблески чего-то большаго, чѣмъ распредѣлительная ариеметика. Въ нихъ отразилась двойственная природа русской интеллигентной души. Мы не можемъ не любить этихь людей, не быть имъ вѣчно благодар-

ными. Но эпигоны ихъ, дѣти ихъ духа, окончательно свели все къ ариеметикѣ, окончательно отказались отъ всякаго творчества, отвернулись отъ цѣнностей высшей культуры, погрязли въ самомъ безнадежномъ утилитаризмѣ. Въ русскомъ марксизмѣ, когда онъ былъ молодъ, что то трепетало, онъ былъ культурнѣе, усложнялъ умственные запросы, пріучалъ больше думать и читать и отучалъ отъ старыхъ нигилистическихъ ухватокъ, но въ дальнѣйшемъ своемъ развитіи онъ опять впалъ въ наше интеллигентское варварство и некультурность.

Присмотримся ближе, какъ относилось съ 60-хъ годовъ русское передовое общество и его учителя къ культурѣ, ко всѣмъ творческимъ попыткамъ, въ какомъ духѣ воспитывалась лучшая часть нашей молодежи. Съ молокомъ матери мы всасывали презрѣніе къ культурѣ, къ литературѣ, къ искусству, философіи, религіи, къ красотѣ въ жизни, къ утонченности и сложности переживаній. Тѣ, что хотѣли освободить наст отъ тысячелѣтняго гнета и рабства, не только не прививали намъ любви и уваженія къ творческой свободѣ, къ полнотѣ жизни, но часто сами угашали духъ, требовали умерщвленія культурнаго творчества, воздержанія отъ цѣлаго ряда запросовъ, практиковали своеобразный позитивистическій аскетизмъ. И души слишкомъ многихъ изъ насъ оказались оскопленными, упрощенными, сведенными къ элемептарно нужному и полезному. Вотъ любопытное сопоставленіе.

Нигилизмъ 60-хъ годовъ былъ молодымъ, здоровымъ протестомъ, "бурей и натискомъ" со всёми крайностями и угловатостями подобныхъ эпохъ. Онъ былъ силенъ и значителенъ своимъ отрицаніемъ нашего историческаго, властвующаго, мракобёснаго «нигилизма», нашего стараго, гнетущаго «небытія». Но и самъ онъ, этотъ положительный, прогрессивный, а не реакціонный нигилизмъ заключалъ въ себѣ аскетическое отношеніе къ культурѣ, къ творчеству, къ полнотѣ жизни и потому несъ съ собой тоже духъ небытія. И наше декаденство было молодымъ протестомъ, тоже «бурей и натискомъ», но оно съ болѣзненнымъ задоромъ боролось за культуру, за свободу творчества, за утонченность переживаній, за полноту бытія. Оно тоже вѣдь было бунтомъ противъ нашего стараго, историческаго, умерщвляющаго жизнь ингилизма, но революціонный характеръ декаденства ве разглядѣли наши прогрессивные ингилисты. Въ отношеніи между нигилизмомъ и

декаденствомъ мы видимъ яркое отраженіе и какъ бы символизапію издавна существующаго у насъ отношенія между политикой и культурой. У "нигилистовъ" и ихъ дѣтей и внуковъ мы видимъ духъ бытія, утвержденія въ политикѣ и аскетизмъ, духъ небытія въ творчествѣ культуры; у "декадентовъ" и родственныхъ имъ по духу наобороть—аскетизмъ, духъ небытія въ политикѣ и утвержденіе, духъ бытія въ творчествѣ культуры. Это знаменательно.

Много можно провести примъровъ нигилистическаго и аскетическаго отношенія учителей интеллигенціи и интеллигентнаго общества нашего къ культурф, къ творчеству цфиностей. Прежде всего это сказалось въ традиціонномъ отношеніи къ русской литературѣ. Самостоятельное значеніе красоты и творческаго слова было безпощадно отвергнуто и быль установлень чисто утилитарный взглядь на литературу. Писаревь, самый смелый и самый симпатичный изъ учителей нашей молодости, отвергъ Пушкина, исключиль его изъ исторіи русской культуры. Потомъ болбе умбренные продолжатели дела Писарева нашли, что это была крайность и увлеченіе, они милостиво признали за Пушкинымъ право на существованіе. И все-таки Пушкинъ остался отвергнутымъ, онъ ненужная роскошь, его не читають, не понимають. Тоже приблизительно повторялось и со всеми величайшими русскими писателями, судьба ихъ безпримърно печальна. Религіозныя муки Гоголя остались подъ проклятіемъ и оціненъ онъ быль только. какъ общественный сатирикъ. Л. Толстой и Достоевскій были признаны міровыми гепіями и учителями въ Западной Европъ, а наша передован критика придиралась къ какимъ то мелочамъ, дълала имъ выговоры за недостаточное знаніе ариометическихъ идей и проглядела все ихъ значеніе для русской и всемірной культуры, все, что въ нихъ было переворачивающаго, религіознаго и пророческаго. Для передовой русской критики, утилитарной и оскопленной, русская литература осталась невъдомой страной, какимъ-то чуждымъ міромъ, и туть сказалась эта болезненная оторванность передовой интеллигенціи страны отъ національныхъ корней культурнаго творчества. Истинная оценка русской литературы началась уже въ совершенно иной полосѣ мысли, у людей иныхъ настроеній, ее можно встрітить у Вл. Соловьева, Розанова, Мережковскаго, Волынскаго и т. п.

Такое же варварское отношеніе у насъ всегда было къ философіи. Въ 40 годахъ философскую мысль уважали, но съ 60 годовъ начинается позитивистическое мракобѣсіе. Аскетическое воз-

держаніе отъ философскихъ исканій, отъ мысли надъ конечными проблемами бытія считается чуть ли не признакомъ общественной порядочности. Право философскаго творчества было отвергнуто въ высшемъ судилищъ общественнаго утилитаризма. Былъ у насъ выдающійся и оригинальный, совствить свой философъ-Владиміръ Соловьевъ. Многіе ли читали его, знаютъ его, оцівнили его философію? По пальцамъ можно пересчитать. Долгое время этоть необыкновенный человъкъ не вызывалъ по отношению къ себъ ничего, кром'в ограниченнаго зубоскальства, и былъ безнадежно одинокъ. Русское передовое общество не можетъ оцфиить наиболфе ваціональныхъ героевъ своего культурнаго творчества, туть что-то странное и безнадежное. Были у насъ и другіе опыты въ сферф философской мысли, есть, напр., Козловъ Лопатинъ и еще нѣкоторые, не хуже Рилей, Виндельбандовъ, Когеновъ, но кто ихъ читалъ, кто слыхалъ о нихъ? Много ли у насъ читали "Вопросы философіи и психилогіи", оригинальной философскій журналь, бол'ве живущій духовно, чёмъ большая часть нашихъ толстыхъ журналовъ, лишенныхъ всякаго творчества? Въ послъдніе годы заинтересовались философіей, обратили на себя вниманіе, хотя и очень не благосклонное, такъ называемые "идеалисты", но по чисто утилитарнымъ соображеніямъ, потому только, что они были раньше марксистами и теперь пытались связать философію съ политикой.

Но ничто у насъ такъ не презирается и не игнорируется, какъ искусство. Въ этой области невъжество, некультурность и грубость вкусовъ русской передовой интеллигенціи превосходять все. У насъ какъ-то механически ходятъ въ оперу, въ драму, на выставку картинъ, ищутъ развлеченія или пользы, но никто почти не относится серьезно, благоговъйно къ художественному творчеству, какъ къ ценности абсолютной, освобождающей и спасающей. Много льть существоваль у насъ первоклассный художественный журналъ «Міръ Искусства", который сділаль бы честь и любой европейской странъ, но лучшая часть нашей интеллегенціи никогда его не читала, не знала о его существованіи, въ лучшемъ случав была индифферентна къ такой ненужной роскоши. А "Міръ Искусства" быль не только превосходный художественный журналь, съ большой смедостью воспроизводившій и защищавшій лучшія произведенія новаго искусства, но и самый литературный изъ всёхъ журналовъ, которые у насъ до сихъ поръ были, первый европейски-культурный журналъ. Въ немъ печатались самыя крупныя и значительныя работы Мережковскаго. Шестова, Минскаго, самыя замечательныя, местами геніальныя, статьи Розанова, стихи самыхъ талантливыхъ нашихъ поэтовъ, блестящія, свіжія статьи по художественной критикъ А. Бенуа и др. Въ журналъ не было ничего безтактного или нечистоплотного въ политическомъ отношеніи и по духу своему онъ, конечно, быль революціоненъ, но онъ преследовалъ творческія, культурныя задачи, и этого не простили ему интеллигентскіе старовфры, носители распредфлительныхъ ариеметическихъ истинъ. Его нигилистически и аскетически игнорировали. Особенно сказывается скопческій, нигилистическиаскетическій духъ нашей интеллигенціи въ томъ презрівній и равнодушін, съ какимъ она относится къ творчеству красоты въ своей жизни, вижшней красоты формъ и внутренней красоты настроеній, Всв понытки украсить жизнь, бороться съ уродствомъ и безвкусіемъ признаются буржуазными, и не замічають отвратительнаго мѣщанства той антиэстетики, той неряшливости и дурного вкуса, которыми наполнена жизнь нашего интеллигентнаго общества.

Поражаеть своей некультурностью и легкомысліемъ отношеніе, которое у насъ существуеть къ новой поэзін, къ такъ называемымъ «декадентамъ». Въдь «декаденты» единственные талантливые поэты въ современной русской литературъ и виъстъ съ тъмъ наиболе литературно образованные, наиболе культурные люди. Несмотря на свое новаторство, на исканіе новыхъ формъ и новыхъ настроеній, только они уважають у насъ исторію литературы, великихъ писателей прошлаго, русскихъ и всемірныхъ. что уже доказывается ихъ прекрасными переводами многихъ классическихъ писателей. Пора наконецъ решительно признать, что у насъ есть цёлый рядъ талантливыхъ поэтовъ, которые произвели переворотъ въ исторіи русской поэзіи, создали совершенно новую форму, выразили совершенно новыя идеи и настроенія. Таковъ прежде всего Валерій Брюсовъ, первоклассный, самобытный, развивающійся таланть, который, конечно, должень занять видное м'всто въ исторіи русской литературы, таковы К. Бальмонть, З. Гиппіусь, О. Соллогубъ, В. Ивановъ. Нужно читать, а не заранве смвитьси, и пора оставить эту старую, дурную привычку называть вздоромъ то, чего еще не понимаешь, до чего еще не доросъ. Наше интеллигентное общество и многіе его литературные представители животъ себъ надрывають отъ смъха, когда чего-нибудь не понимаютъ, а не понимають они еще очень многаго, не понимають часто самой потребности творить культуру.

Но ничего уже кром' глумленія и отвращенія не вызываетть

въ лучшей части нашего интеллигентнаго общества всякій мистицизмъ, всякій призывъ къ религіозному творчеству. И это въ стран'в Достоевскаго, пророка мистическаго будущаго Россіи, въ странь, въ которой Гоголь паль жертвой своей религіозной жажды, въ которой здоровый, земляной, могучій Л. Толстой чуть не сошель съ ума отъ религіозныхъ сомніній, въ которой лучийе славянофилы мечтали о религіозномъ призваніи своей ролины. У насъ начинается глубокое религіозное броженіе и въ нѣкоторой. совствить особой части нашей интеллигенціи, и въ народт, и въ просыпающейся части церкви, но оффиціально-передовая интеллигенція остается глуха и нізма, она не хочеть и не можеть видъть и слышать. Быль у насъ журналъ «Новый Путь», который по новому поставиль целый рядь религіозныхъ проблемь, въ которомъ печатались очень интересные, политически даже интересные протоколы «религіозно-философскихъ» собраній. Писали тамъ самые, можеть быть, талантливые у насъ писатели. Нъсколько человъкъ заинтересовалось этимъ теченіемъ по существу, остальные же или совствы игнорировали, или пытались разыскать чтонибудь реакціонное, чтобы еще разъ произнести утилитарный судъ надъ мистицизмомъ. Много было недостатковъ и промаховъ въ «Новомъ Пути», но было въ немъ что-то истинно революціонное, жажда религіознаго творчества и новой, преображенной культуры. Мы слишкомъ близко стоимъ къ этому броженію, слишкомъ родственны ему по духу, если не по слову, чтобы говорить о немъ со стороны. Во всякомъ случат настанетъ часъ, когда факты и дъйствія заставять наконець обратить вниманіе нашей радикальной, върнъе консервативной, интеллигенціи на то новое и въчное, что творится въ современномъ сознаніи.

Чѣмъ же объяснить эту коренную некультурность русской интеллигенціи, отдающей жизнь свою въ борьбѣ за свободу, за благо народа, безнадежный консерватизмъ ея, неспособность къ творчеству, неспособность любить, уважать и понимать творческія стремленія другихъ, оскопленность какую-то? Читатель навѣрное уже имѣетъ готовое объясненіе и негодуетъ на меня, какъ это я, зная это объясненіе, рѣшаюсь писать то, что пишу. Я ни на минуту не забываль тяжелыхъ, часто мученическихъ условій, въ которыхъ приходилось жить и бороться избранной части русской интеллигенціи. Находящійся у власти нигилизмъ долгое время

нік высшему, ариеметика начинаеть обвинять высшую математику въ недостаточно просв'ятительномъ характерів, почти въ реакціонности. Люди, усвоившіе себів ариеметическія иден и положившіе свою жизнь на распространеніе ихъ по равнинів человівческой, фанатически возстають противъ интегральнаго и дифференціальнаго счисленія, котораго не понимають, такъ какъ не перешли еще отъ средней школы къ высшей.

Весь просватительный, демократическій раціонализмъ, при всемъ радикализмѣ своихъ соціально-политическихъ перспективъ, есть не болѣе, какъ ариометика, какъ распредѣленіе элементарнѣйшихъ идей, и онъ не заключаетъ въ себѣ творческаго восхожденія. Этой ограниченной вѣрѣ нашей эпохи никогда не понять интегральнаго и дифференціальнаго счисленія новыхъ мистическихъ исканій, новаго и стараго, вѣчнаго творчества красоты, творчества культуры, развивающейся въ безпредѣльность.

Русская прогрессивная интеллигенція въ ариеметическомъ, распредвлительномъ своемъ фанатизмв проглядвла великую русскую литературу, не признала своимъ Достоевскаго за то, что тотъ нетвердъ былъ въ таблицв умноженія, въ сложеніи и вычитаніи, и стала въ положеніе вооруженнато нейтралитета по отношенію кътворчеству культуры, къ созданію духовной жизни страны. Онасмотрвла назадъ, на отрицаніе "зла", а не впередъ, на творчество "добра". Вся наша психологія долгое время опредвлялась чистотрицательно, нашей ненавистью къ гнету и мраку, къ позору нашему и паеосъ нашъ былъ главнымъ образомъ отрицательный. И творческія настроенія, заглядываніе вдаль казались намъ несвоевременными и опасными.

Настоящее творчество, выстую математику, исканіе и созиданіе выстихъ цѣнностей культуры мы видимъ у Пушкина, Лермонтова, Гоголя и больте всего и прежде всего у Достоевскаго и Л. Толстого. Было что-то творческое и открывающее у нѣкоторыхъ западниковъ и славянофиловъ 40-хъ годовъ, у Герцена, Хомякова. Было у Вл. Соловьева, есть у В. В. Розанова, у Д. С. Мережковскаго. У такъ называемыхъ "декадентовъ" есть и жажда творчества, и тревожныя исканія и любовь къ культурѣ.

Чернышевскій, Писаревъ, Михайловскій были талантацьые и замѣчательные люди, и можно открыть у нихъ проблески чего-то большаго, чѣмъ распредѣлительная ариометика. Въ нихъ отразилась двойственная природа русской интеллигентной души. Мы не можемъ не любить этихь людей, не быть имъ вѣчно благодар-

ными. Но энигоны ихъ, дѣти ихъ духа, окончательно сведи все иъ ариометикѣ, окончательно отказались отъ всякаго творчества, отвернулись отъ цѣнностей высшей культуры, погрязли въ самомъ безнадежномъ утилитаризмѣ. Въ русскомъ марксизмѣ, когда онъ былъ молодъ, что то трепетало, онъ былъ культурнѣе, усложнялъ умственные запросы, пріучалъ больше думать и читать и отучалъ отъ старыхъ нигилистическихъ ухватокъ, но въ дальнѣйшемъ своемъ развитіи онъ опять впалъ въ наше интеллигентское варъварство и некультурность.

Присмотримся ближе, какъ относилось съ 60-хъ годовъ русское передовое общество и его учителя къ культурѣ, ко всѣмъ творческимъ попыткамъ, въ какомъ духѣ воспитывалась лучшая часть нашей молодежи. Съ молокомъ матери мы всасывали презрѣніе къ культурѣ, къ литературѣ, къ искусству, философіи, религіи, къ красотѣ въ жизни, къ утонченности и сложности переживаній. Тѣ, что хотѣли освободить наст отъ тысячелѣтняго гнета и рабства, не только не прививали намъ любви и уваженія къ творческой свободѣ, къ полнотѣ жизни, но часто сами угашали духъ, требовали умерщвленія культурнаго творчества, воздержанія отъ цѣлаго ряда запросовъ, практиковали своеобразный позитивистическій аскетизмъ. И души слишкомъ многихъ изъ насъ оказались оскопленными, упрощенными, сведенными къ элементарно нужному и полезному. Вотъ любонытное сопоставленіе.

Нигилизмъ 60-хъ годовъ былъ молодымъ, здоровымъ протестомъ, "бурей и натискомъ" со всвии крайностями и угловатостями подобныхъ эпохъ. Онъ былъ силенъ и значителенъ своимъ отрицаніемъ нашего историческаго, властвующаго, мракобъснаго «нигилизма», нашего стараго, гнетущаго «небытія». Но и самъ онъ, этотъ положительный, прогрессивный, а не реакціонный нигилизмъ заключалъ въ себъ аскетическое отношеніе къ культуръ, къ творчеству, къ полнотъ жизни и потому несъ съ собой тоже духъ небытія. И наше декаденство было молодымъ протестомъ, тоже «бурей и натискомъ», но оно съ болъзненнымъ задоромъ боролось за культуру, за свободу творчества, за утонченность переживаній, за полноту бытія. Оно тоже въдь было бунтомъ противъ нашего стараго, историческаго, умерщвляющаго жизнь ингилизма, но революціонный характеръ декаденства ве разглядъли наши прогрессивные ингилисты. Въ отношеніи между нигилизмомъ и

декаденствомъ мы видимъ яркое отраженіе и какъ бы символизацію издавна существующаго у насъ отношенія между политикой и культурой. У "нигилистовъ" и ихъ дѣтей и внуковъ мы видимъ духъ бытія, утвержденія въ политикъ и аскетизмъ, духъ небытія въ творчествъ культуры; у "декадентовъ" и родственныхъ имъ по духу наоборотъ—аскетизмъ, духъ небытія въ политикъ и утвержденіе, духъ бытія въ творчествъ культуры. Это знаменательно.

Много можно провести примфровъ нигилистическаго и аскетическаго отношенія учителей интеллигенціи и интеллигентнаго общества нашего къ культурф, къ творчеству ценностей. Прежде всего это сказалось въ традиціонномъ отношеніи къ русской литературъ. Самостоятельное значеніе красоты и творческаго слова было безпощадно отвергнуто и быль установлень чисто утилитарный взглядь на литературу. Писаревъ, самый смълый и самый симпатичный изъ учителей нашей молодости, отвергъ Пушкина, исключиль его изъ исторіи русской культуры. Потомъ болве умвренные продолжатели дела Писарева нашли, что это была крайность и увлеченіе, они милостиво признали за Пушкинымъ право на существованіе. И все-таки Пушкинъ остадся отвергнутымъ, онъ ненужная роскошь, его не читають, не понимають. Тоже приблизительно повторялось и со всёми величайшими русскими писателями, судьба ихъ безпримърно печальна. Редигіозныя муки Гоголя остались подъ проклятіемъ и оціненъ онъ быль только. какъ общественный сатирикъ. Л. Толстой и Достоевскій были признаны міровыми гепіями и учителями въ Западной Европ'в, а наша передовая критика придиралась къ какимъ то мелочамъ, двлала имъ выговоры за недостаточное знаніе ариометическихъ идей и проглядела все ихъ значеніе для русской и всемірной культуры, все, что въ нихъ было переворачивающаго, религіознаго и пророческаго. Для передовой русской критики, утилитарной и оскопленной, русская литература осталась невъдомой страной, какимъ-то чуждымъ міромъ, и туть сказалась эта бользненная оторванность передовой интеллигенціи страны отъ національныхъ корней культурнаго творчества. Истинная оценка русской литературы началась уже въ совершенно иной полосѣ мысли, у людей иныхъ настроеній, ее можно встрітить у Вл. Соловьева, Розанова, Мережковскаго, Волынскаго и т. п.

Такое же варварское отношеніе у насъ всегда было къ философіи. Въ 40 годахъ философскую мысль уважали, но съ 60 годовъ начинается позитивистическое мракобѣсіе. Аскетическое воз-

держаніе отъ философскихъ исканій, отъ мысли надъ конечными проблемами бытія считается чуть ли не признакомъ общественной порядочности. Право философскаго творчества было отвергнуто въ высшемъ судилицъ общественнаго утилитаризма. Былъ у насъ выдающійся и оригинальный, совстви свой философъ-Владиміръ Соловьевъ. Многіе ли читали его, знаютъ его, оцівнили его философію? По пальцамъ можно пересчитать. Долгое время этоть необыкновенный человъкъ не вызываль по отношению къ себъ ничего, кромв ограниченнаго зубоскальства, и быль безнадежно одинокъ. Русское передовое общество не можетъ оцфиить наиболфе ваціональныхъ героевъ своего культурнаго творчества, тутъ что-то странное и безнадежное. Были у насъ и другіе опыты въ сферъ философской мысли, есть, напр., Козловъ Лопатинъ и еще нъкоторые, не хуже Рилей, Виндельбандовъ, Когеновъ, но кто ихъ читаль, кто слыхаль о нихъ? Много ли у насъ читали "Вопросы философіи и исихилогіи", оригинальной философскій журналь, болве живущій духовно, чёмъ большая часть нашихъ толстыхъ журналовъ, лишенныхъ всякаго творчества? Въ последние годы заинтересовались философіей, обратили на себя вниманіе, хотя и очень не благосклонное, такъ называемые "идеалисты", но по чисто утилитарнымъ соображеніямъ, потому только, что они были раньше марксистами и теперь пытались связать философію съ политикой.

Но ничто у насъ такъ не презирается и не игнорируется, какъ искусство. Въ этой области невъжество, некультурность и грубость вкусовъ русской передовой интеллигенціи превосходять все. У насъ какъ-то механически ходятъ въ оперу, въ драму, на выставку картинъ, ищутъ развлеченія или пользы, но никто почти не относится серьезно, благоговъйно къ художественному творчеству, какъ къ ценности абсолютной, освобождающей и спасающей. Много льть существоваль у насъ первоклассный художественный журналь «Мірь Искусства", который сділаль бы честь и любой европейской странв, но дучшая часть нашей интеллегенціи никогда ето не читала, не знала о его существованіи, въ лучшемъ случав была индифферентна къ такой ненужной роскоши. А "Міръ Искусства" былъ не только превосходный художественный журналъ, съ большой смълостью воспроизводивній и защищавній лучнія произведенія новаго искусства, но и самый литературный изъ всахъ журналовъ, которые у насъ до сихъ поръ были, первый европейски-культурный журналъ. Въ немъ печатались самыя крупныя и значительныя работы Мережковского, Шестова, Минского, самыя замічательныя, містами геніальныя, статьи Розанова, стихи самыхъ талантливыхъ нашихъ поэтовъ, блестящія, свіжія статьи по художественной критикъ А. Бенуа и др. Въ журналъ не было ничего безтактного или нечистоплотного въ политическомъ отношенін и по духу своему онъ, конечно, быль революціоненъ, но онъ преследовалъ творческія, культурныя задачи, и этого не простили ему интеллигентскіе старовіры, носители распреділительныхъ ариометическихъ истинъ. Его нигилистически и аскетически игнорировали. Особенно сказывается скопческій, нигилистическиаскетическій духъ нашей интеллигенціи въ томъ презрѣнін и равнодушін, съ какимъ она относится къ творчеству красоты въ своей жизни, вившней красоты формъ и внутренией красоты настроеній. Всв попытки украсить жизнь, бороться съ уродствомъ и безвкусіемъ признаются буржуазными, и не зам'вчають отвратительнаго мѣщанства той антиэстетики, той неряшливости и дурного вкуса, которыми наполнена жизнь нашего интеллигентнаго общества.

Поражаетъ своей некультурностью и легкомысліемъ отношеніе, которое у насъ существуєть къ новой поззін, къ такъ называемымъ «декадентамъ». Въдь «декаденты» единственные талантливые поэты въ современной русской литературъ и вмъстъ съ тъмъ наиболве литературно образованные, наиболве культурные люди. Несмотря на свое новаторство, на исканіе новыхъ формъ и новыхъ настроеній, только они уважають у насъ исторію литературы, великихъ писателей прошлаго, русскихъ и всемірныхъ, что уже доказывается ихъ прекрасными переводами многихъ классическихъ писателей: Пора наконецъ решительно признать, что у насъ есть цёлый рядъ талантливыхъ поэтовъ, которые произвели перевороть въ исторіи русской поэзіи, создали совершенно новую форму, выразили совершенно новыя идеи и настроенія. Таковъ прежде всего Валерій Брюсовъ, первоклассный, самобытный, развивающійся таланть, который, конечно, должень занять видное мъсто въ исторіи русской литературы, таковы К. Бальмонть, З. Гиппіусъ, О. Соллогубъ, В. Ивановъ. Нужно читать, а не заранве смвяться, и пора оставить эту старую, дурную привычку называть вздоромъ то, чего еще не понимаешь, до чего еще не доросъ. Наше интеллигентное общество и многіе его литературные представители животъ себъ надрывають отъ смъха, когда чего-нибудь не понимаютъ, а не понимають они еще очень многаго, не понимають часто самой потребности творить культуру.

Но ничего уже кром'в глумленія и отвращенія не вызываеть

вь лучшей части нашего интеллигентнаго общества всякій мистицизмъ, всякій призывъ къ религіозному творчеству. И это въ стран'в Достоевскаго, пророка мистическаго будущаго Россіи, въ странь, въ которой Гоголь паль жертвой своей религіозной жажлы. въ которой здоровый, земляной, могучій Л. Толстой чуть не сошель съ ума отъ религіозныхъ сомниній, въ которой лучшіе славянофилы мечтали о религіозномъ призваніи своей родины. У насъ начинается глубокое религіозное броженіе и въ нѣкоторой. совсемъ особой части нашей интеллигенціи, и въ народе, и въ просыпающейся части церкви, но оффиціально-передовая интеллигенція остается глуха и нізма, она не хочеть и не можеть видъть и слышать. Быль у насъ журналъ «Новый Путь», который по новому поставиль цёлый рядь религіозныхъ проблемъ, въ которомъ печатались очень интересные, политически даже интересные протоколы «религіозно-философскихъ» собраній. Писали тамъ самые, можеть быть, талантливые у насъ писатели. Нъсколько человъкъ заинтересовалось этимъ теченіемъ по существу, остальные же или совсвмъ игнорировали, или пытались разыскать чтонибудь реакціонное, чтобы еще разъ произнести утилитарный судъ надъ мистицизмомъ. Много было недостатковъ и промаховъ въ «Новомъ Пути», но было въ немъ что-то истинно революціонное, жажда религіознаго творчества и новой, преображенной культуры. Мы слишкомъ близко стоимъ къ этому броженію, слишкомъ родственны ему по духу, если не по слову, чтобы говорить о немъ со стороны. Во всякомъ случав настанетъ часъ, когда факты и дъйствія заставять наконець обратить вниманіе нашей радикальной, върнъе консервативной, интеллигенціи на то новое и въчное, что творится въ современномъ сознаніи.

Чѣмъ же объяснить эту коренную некультурность русской интеллигенціи, отдающей жизнь свою въ борьбѣ за свободу, за благо народа, безнадежный консерватизмъ ея, неспособность къ творчеству, неспособность любить, уважать и понимать творческія стремленія другихъ, оскопленность какую-то? Читатель навѣрное уже имѣетъ готовое объясненіе и негодуетъ на меня, какъ это я, вная это объясненіе, рѣшаюсь писать то, что пишу. Я ни на минуту не забываль тяжелыхъ, часто мученическихъ условій, въ которыхъ приходилось жить и бороться избранной части русской интеллигенціи. Находящійся у власти нигилизмъ долгое время

быль организованнымъ заговоромъ противъ творческаго процесса жизни и производилъ чудовищныя опустошенія въ интеллитентныхъ душахъ, калѣчилъ и губилъ жизни. Скажутъ: намъ не до жиру было, быть бы живу. Люди эти душу свою спасали, погубивъ ее, положивъ ее за брата своего. Вотъ тутъ-то мы и подходимъ къ самому корню, къ самымъ глубокимъ, религіознымъ уже причинамъ того страннаго явленія, которое мы сдѣлали темой статьи. Внѣшнія политическія причины, конечно, играютъ большую роль и бросаются въ глаза, но за ними скрывается что-то несоизмѣримо болѣе важное и значительное, какая-то первоначальная метафизика, которою движется исторія.

Какова же безсознательная метафизика русской интеллигенціи? Это метафизика чисто аскетическая, родственная старому, церковно-христіанскому духу. Въ ней живетъ еще, въ глубинъ ея стихіи, ощущеніе грѣховности утвержденія полноты бытія, грѣховности плоти, граховности творчества культуры. Но у интеллигенціи, атеистической и матеріалистической въ поверхностномъ своемъ сознаніи, аскетизмъ этотъ выражается обыкновенно такъ; гръхъ передъ народомъ, гръхъ передъ рабочимъ классомъ, гръхъ передъ прогрессивными задачами времени, грфхъ передъ прогрессомъ, этимъ конечнымъ идоломъ. Искусетво, литература, философія, красота плоти, любовь, радостный пиръ жизни, быщей черезъ край, также мало освящены у русской радикальной и атеистической интеллигенціи, какь и у историческаго христіанства. Аскетизмъ этотъ есть одинъ изъ полюсовъ религіознаго сознанія, уклонъ къ небытію, буддизму, окончательному нигилизму. Наши аскетическіе интеллигенты — фанатики челов' вколюбія и морали, морали безцъльной, висящей въ воздухъ, безотрадной. Полярно противоположный ему полюсь религіознаго сознанія утверждаеть полноту бытія, освящаеть культуру, ведеть къ новому, преображенному міру, но открытіе этого полюса требуетъ религіознаго творчества.

Воздерживаясь и отрицая въ творчествѣ культуры, радикальная, дѣйствительно лучшая часть нашей интеллигенціи, утверждаетъ правду въ политикѣ, въ этомъ ея великая миссія. Но въ политикѣ этой всегда было больше самоотрицанія, чѣмъ самоутвержденія и потому мало было жизненнаго реализма. Больше было любви къ равенству, къ справедливости, въ святому самоограниченію. чѣмъ къ свободѣ, къ правамъ, къ расширенію своего бытія. Что касается болѣе умѣренныхъ слоевъ интеллигенціи и

общества, то о нихъ было сказано: «Знаю твои дѣла: ты не холоденъ, не горячъ; о если бы ты былъ холоденъ, или горячъ! Но какъ ты теплъ, а не горячъ и не холоденъ, то извергну тебя изъ устъ Моихъ». Они тоже дѣлаютъ полезное, нужное дѣло, но въ нихъ противоположные полюсы религіознаго сознанія приведены къ плоскости. Въ послѣднее время появились совсѣмъ уже не пскетическіе на словахъ марксистообразные, которые восхваляютъ жизнь и намекаютъ на свою склонность къ земнымъ оргіямъ, но мотивъ ихъ звучитъ опереточнымъ на фонѣ той драмы, которая разыгрывается въ русской жизни, да и слишкомъ сильна въ нихъ отрыжка ветхаго нигилизма.

Можно установить два типа «позитивизма»: позитивизмъ аскетическій, практикующій воздержаніе во имя своей правды, безсознательно религіозной, котя и на одномъ только полюст религіозности, и позитивизмъ самодовольный и ограниченный, гедонистическій, буржуазный въ глубокомъ смыслт этого слова, ужъ совершенно безрелигіозный и плоскій. И въ послтднее время слишкомъ часто самодовольный и плоскій позитивизмъ появляется подъкрасивой маской человткобожества. Но вст виды позитивизма упираются въ окончаное небытіе, ведутъ къ непобтжденной смерти.

Трагическій разрывъ между политикой и культурой, между распредѣлителями элементарныхъ благъ и творцами новыхъ цѣнностей поддерживается не только нашими тяжелыми общественными условіями, но и аскетическимъ позитивизмомъ одной части нашей интеллигенціи и самодовольно-ограниченнымъ позитивизмомъ другой ея части. И потому судьба грядущаго русскаго возрожденія будетъ зависѣть не только отъ освобожденія политическаго и соціальнаго, но и отъ еще болѣе радикальнаго освобожденія изъ подъ гнета обѣихъ формъ позитивизма.

А пока состояніе нашей культуры представляеть печальное зрѣлище. Въ нашихъ журналахъ, самымъ излюбленныхъ, учительствующихъ, литературы почти нѣтъ, ей отводится все меньше и меньше мѣста, и болѣе всего называютъ у насъ литераторами общественныхъ дѣятелей, пишущихъ статьи по дѣловымъ злободневнымъ вопросамъ. О творчествѣ новыхъ идей и не помышляютъ, да и старыми идеями интересуются все менѣе и менѣе. Литература, идеологія окончательно слилась и отождествилась съ общественной дѣятельностью, подчасъ очень мелкой, и потеряла всякое самостоятельное значеніе. Большая часть нашихъ журналовъ издается не для взрослыхъ культурныхъ людей, въ нихъ

можно найти только элементарное преподаваніе и въ большинствъ случаевъ очень ругинное, отравленное духомъ новой казенщины, боязливое въ отношеніи къ новшествамъ. Журналы эти делаютъ благородное, полезное, нужное дело, но пусть не называють это литературой, пусть прямо скажуть, что они не участвують въ творчествъ культуры. Въдь ни одного осмысленнаго слова нельзя встретить въ нашей журналистике о новыхъ теченіяхъ, о творческихъ опытахъ людей иного духа, ни малейшей попытки присмотраться, разобраться, въ чемъ дало, чтобы настоящимъ образомъ критиковать. Либералы у насъ умъють спорить съ консерваторами, марксисты съ либералами и народниками, народники съ либералами и марксистами, но никто изъ нихъ не умфетъ спорить съ мистиками, идеалистами, декадентами, съ культурными и религіозными революціонерами. Туть плоскости совершенно различныя, туть языка нъть общаго, опыть разный, и потому приходится ограничиться или замалчиваніемъ, или подсмѣиваніемъ, или столь привычной для нашихъ нравовъ руганью.

Въдь скоро уже наступить желанная минута, когда элементарная наша задача будеть решена, историческій долгь момента выполненъ. Что тогда будетъ? Къ чему обязываетъ насъ взглядъ впередъ, а не назадъ, забота о совданіи будущаго, а не только разрушеній прошлаго? Радостная минута освобожденія можеть оказаться для многихъ роковой, такъ какъ обнаружить все ихъ убожество, полное оттутствіе творческихъ идей, варварскую некультурность. До сихъ поръ многое было прикрыто и затушевано темъвнішнимъ гнетомъ, который создаваль приподнитое и напряженное политическое настроеніе. Ц'анность людей, внутреннее богатство ихъ опредълялось условными и временными критеріями\_ Радикальная интеллигенція наша подымалась на высоту, и движущій ее духъ небытія порождаль временами высокіе образы бытія. Творческое безсиліе и некультурность нашей журнальной литературы имъла ту тънь оправданія, что дълалось самое необходимое и безотлагательное дело времени. Но скоро, верю, что скоро уже будеть иначе. Произойдеть культурная дифференціація, политика отойдеть къ практической жизни и газетамъ, общественнуво ариеметику нельзя уже будеть выдавать за литературу, за творчество культуры. Что тогда станется съ нашими журналами? Какими приподымающими настроеніями будеть жить наша передовая интеллигенція, если внішній, почти механическій гнеть не будеть уже ихъ поставлять? Откроется поле для торжества самодоволь-

Stant

наго, ограниченнаго буржуазнаго позитивизма, о, буржуазнаго и въ содіализм'в, тамъ уже безнадежно буржуазнаго, поскольку содіализмъ ділается религіей, высшей инстанціей.

Но есть еще надежда, что безсознательная пока религіозпость лучшей части русской интеллигенціи, и невъдомая намъ, стихійно огромная религіозность русскаго народа не допустить этого превращенія въ царство м'ящанства, середины, въ плоскость, на которой будеть до безконечности устраиваться и увеличивать свое благоденствіе челов'вческій муравейникъ. Для этого нужно прежде всего уважать творчество культуры, знать и почитать своихъ національныхъ геній и творцовъ, какъ это делали все культурныя страны міра, открыть свою историческую плоть и кровь, понять свое предназначение. Тогда только русская культура не только будетъ, но и получитъ универсальный смыслъ и значеніе. Иначе намъ грозитъ страшное банкротство, такъ какъ мы все равно не сумћемъ быть хорошей буржуазной, позитивной, американской страной, не изъ такого матеріала сделаны. Быть можеть, еще не поздно обратить внимание на пророческое значение Достоевскаго и сделаться страной, достойной величайшаго своего генія. Мы говоримъ не объ ариометическихъ ошибкахъ, которыя онъ часто дълалъ въ «Дневникъ писателя», а объ его высшей математикъ, кокоторой не знаетъ еще и Европа.

Но воть надъ чемъ следовало бы намъ глубоко задуматься. Россія переживаеть эпоху историческаго перелома, всколыхнулись дремавшіе силы великой страны, открывается, быть можеть, совершенно новая эра, а мы лишены всякаго паеоса, всякаго горвнія. И умеренная и радикальная интеллигенція уныло исполняеть свой историческій долгь и не сознаеть, повидимому, безиврнаго, прямо метафизическаго значенія этихъ минутъ. Паеоса чисто либеральнаго, освободительнаго навоса 89 года или 48 годовъ у насъ быть уже не можеть, мы слишкомъ запоздали, слишкомъ далеко ушли въ сознаніи, діло это представляется слишкомъ элементарнымъ, да и опытъ Европейскаго либерализма давитъ насъ, какъ кошмаръ. Но не можетъ уже быть у насъ и классическаго соціалистическаго павоса. Соціализмъ не есть у насъ реальная историческая задача времени, а какъ идеалистическое настроеніе, какъ редигія, онъ слишкомъ примитивенъ, онъ не можеть уже удовлетворять современное усложненное, обогащенное роковыми

сомнъніями сознаніе \*). Иллюзіи революціонный романтики давно уже рухнули въ Западной Евпропъ, и въ Россіи онъ только искусственно поддерживаются гнетомъ и безправіемъ. Извъстные стихи Гейне о рав на землъ, который долженъ быть созданъ вмъсто рая небеснаго, когда-то религіозно вдохновляли, но сейчасъ уже звучатъ фальшиво, кажутся плоскими, пошло гедонистическими. Не буржуазная, умъренная, серединная критика разрушила романтику революціоннаго соціализма, легенду о соціалистическомъ золотомъ въкъ, а гораздо болье могучіе факторы, передъ которыми безсильны и безпомощны всъ благородные, чистые сердцемъ, но слишкомъ простоватые старовъры. Въдь въ Европъ быль Ницше, въ Россіи — Достоевскій, въдь мы пережили глубокій декадансъ, который всегда бываетъ предтечей ренессанса. Не о политическомъ только ренессансъ идетъ рѣчь, а о культурномъ, о новой культуръ, построенной на мистическихъ, религіозныхъ началахъ.

И мы ждемъ великаго культурнаго ренессанса для Россіи, хотвли бы поработать для него. Намъ все говорять; послѣ, не сегодня, завтра, несвоевременно еще. Но вѣчное дѣло не имѣетъ спеціальнаго времени, откладывать нельзя, если сознаніе явилось. Много уже завтрашнихъ дней прошло въ Европѣ и ничего не явилось, она все идетъ по пути плоскаго, самодовольнаго гедонистическаго позитивизма, пойдетъ по пути небытія въ самомъ глубокомъ и истинномъ смыслѣ этого слова, если тенденція американской цивилизаціи возьметь верхъ. Мы любимъ культурную п освобождающуюся Европу, мы патріоты Западной Европы, какъ вѣрно говорилъ Достоевскій, мы западники, а не восточники, но все же мы должны призадуматься надъ двумя путями, которые откроются передъ освобожденной Россіей.

Обычно думають, что Россія или погибнеть, умреть, если возьметь верхъ нашъ историческій, мракобѣсно-реакціонный нигилизмь, если онъ надолго еще задержить ходъ жизни, или побѣдять освобождающія силы и начнется жизнь новая, свѣтлая, бодрая, и много, много хорошихъ будетъ вещей. Конечно, перспективы будущаго различны у умеренныхъ либераловъ, у радикаловъдемократовъ или соціалъ-демократовъ, но для всѣхъ остается указанная дилемма: смерть или жизнь. Въ дѣйствительности же

<sup>\*)</sup> Прошу помнить пристрастнаго и предубъжденнаго читателя, что это не есть съ моей стороны аргументь противъ соціализма, качества котораго, какъ мыслимаго для нашей эпохи предъла соціально-экономической организаціи, для меня несомнънны.

время наше гораздо сложнее, гораздо ответственнее и страшнее. Намъ, несомнънно, грозить смерть, если старый нигилизмъ булетъ продолжать властвовать и угашать духъ, его царству долженъ быть положенъ предаль, должна быть наконецъ провозглашена свобода и достоинство человъческаго лица. Это, когда мы смотримъ въ прошлое, но при взглядв на будущее является новая диллема, и мы не котимъ и не имфемъ права отказаться отъ попытокъ ее разрѣшить. Пойдеть ли Россія по проторенному пути позитивистической, мъщанской, безрелигіозной культуры, безъ всякаго конечнаго утвержденія бытія, съ непобъжденной смертью? Мы не хотимъ этого пути, намъ онъ представляется новой формой небытія и не во имя его мы разрушаемъ кошмарный призракъ стараго нашего небытія. Наша надежда связана съ новой религіозной, трагической и радостной культурой, съ окончательной победой надъ смертью и окончательнымъ утвержденіемъ полноты бытія. Мы этого пути котимъ, мы остро сознаемъ, что насталъ часъ поворота, не только поворота вижшней, общественной организаціи жизни, но и внутренняго, метафизического поворота.

Великая страна не можеть жить безъ павоса, безъ творческаго вдохновенія, но павоса чисто политическаго, павоса земного человъческаго довольства уже не можеть быть для людей новаго сознанія, и уповать мы можемъ только на павосъ религіозный. Осуществленіе нашей столютней политической мечты должно быть связано съ великимъ культурнымъ и религіознымъ ренессансомъ Россіи. Тогда только мы будемъ знать, во имя чегодъйствовать и творить. Мы ставимъ своей цѣлью не только элементарное освобожденіе, но и ренессансъ культурный, созданіе культуры на почвѣ обновленнаго религіознаго сознанія. Тогда только не отвлеченное, а конкретное, облеченное въ плоть и кровь историческое бытіе наше будеть имѣть универсальное значеніе, связанное со смысломъ всемірной исторіи.

and

## Кризисъ раціонализма въ современной философіи <sup>1</sup>)

(Виндельбандъ. Прелюдіи)

Въ хорошемъ русскомъ переводъ появилась книга, признанная почти классическимъ и самымъ изящнымъ изложеніемъ системы критическаго идеализма. «Прелюдіи» Виндельбанда занимаютъ видное мѣсто въ современной неокантіанской литературъ, и съ книгой этой нельзя не считаться. Виндельбандъ одинъ изъ учителей германской философіи, создатель своеобразной школы телеологическаго критицизма и очень ужъ онъ характеренъ для теперешняго сознанія. Посчитаться съ Виндельбандомъ и такими талантливыми его духовными чадами, какъ, напримъръ, Риккертъ, значитъ посчитаться со всей полосой мысли, исходящей отъ Канта. «Прелюдія»—это модернизированное кантіанство; въ Виндельбандъ перевоплотился, если не весь духъ Канта, то во всякомъ случаъ характернъйшіе его стороны.

А въдь значение Канта далеко не только академическое, и живетъ онъ не только въ разумъ философствующихъ. Кантъ—могучій факторъ европейской культуры, и мало кто избъжалъ его вліянія, если не сознательно, то безсознательно. Своей теоріей познанія этотъ мощный теній наложилъ неизгладимую печать на весь научный духъ XIX въка, на все наше познаніе; только онъ подвелъ крѣпость подъ все, что дорого позитивистамъ, котя признають это лишь самые тонкіе изъ нихъ. Гносеологическимъ переворотомъ Канта живутъ до сихъ поръ «идеалисты» всѣхъ оттънковъ, въ немъ черпають свое вдохновеніе тѣ, которымъ представляется столь заманчивымъ показать иллюзорность бытія, которыхъ манитъ и влечетъ идеалистическое «ничто», небытіе. Другой своей стороной, своимъ «практическимъ разумомъ», Кантъ укръпиль полновластіе добра, ввелъ въ сознаніе идею моральнаго

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ Жизни" 1904 г. Іюнь.

категорическаго императива, какъ единственнаго спасителя, и унылый, безкровный аскетизмъ людей нашей культуры многимъ обязанъ Канту. Въ Кантъ аскетизмъ историческаго христіанства высушился, лишился плоти и крови и превратился въ мертвящее повеленіе, не во имя высшаго бытія, а во имя призрака, небытія, какимъ является формальный нравственный законъ. Моральная философія Канта ділаеть единственную въ своемъ родів попытку вытравить изъ человъческого сердца всякую надежду на окончательное, полное и радостное бытіе (добро для добра, мораль для морали). Кантъ былъ творцомъ познавательныхъ и моральныхъ пвиностей, которыми живеть многое множество людей нашей культурной эпохи, но онъ изсушилъ ихъ души, оповитивилъ, отучилъ оть надеждъ, кровныхъ, жизненныхъ, утверждающихъ бытіе. Часто говорять, что Канть боролся противъ раціонализма, ограничиваль его въ правахъ, но въ сущности онъ былъ самымъ утонченнымъ изъ раціоналистовъ, самимъ крѣпкимъ раціоналистомъ. Характерно для кантіанства еще то, что оно является суррогатомъ религіи, подмівной. Эта сухая, отвлеченно-моралистическая религія, замізнившая живого Спасителя мертвымъ категорическимъ императивомъ, очень характерна для цълой эпохи, въ которой померкли религіозныя надежды. Присмотримся къ наследію кантовскаго духа.

Виндельбандъ делаеть опыть своеобразнаго истолкованія системы Канта, старается очистить ее отъ самыхъ глубокихъ противорвчій, отъ антиномичности, въ которой, быть можеть, вся сила Канта, и свести кантіанство къ чистому идеализму, одинаково далекому и отъ реализма метафизическаго, и отъ реализма позитивистическаго. «Философія не должна быть копіей міра, ея задача - доводить до сознанія людей тв нормы, отъ которыхъ зависить ценность и значение всякаго мышления» 1). «Канть вообще разрушилъ понятіе «міросозерцанія» въ старомъ смыслѣ; копированіе дійствительности лишено для него всякаго смысла, и поэтому онъ ничего не училъ о томъ, какъ могутъ «дополнять» другъ друга знаніе, віра и чувство въ созиданіи этой картины міра. Канть видить задачу философіи въ «уясненіи принциповъ разума», т. е. абсолютныхъ нормъ, а эти последнія отнюдь не исчерпываются правилами мышленія, но объемлють и правила волевой жизни и чувствованій» 2).

<sup>1) &</sup>quot;Прелюдін" стр. 113.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 115,

быль организованнымъ заговоромъ противъ творческаго процесса жизни и производиль чудовищныя опустошенія въ интеллигентныхъ душахъ, калічилъ и губилъ жизни. Скажутъ: намъ не до жиру было, быть бы живу. Люди эти душу свою спасали, погубивъ ее, положивъ ее за брата своего. Вотъ тутъ-то мы и подходимъ къ самому корню, къ самымъ глубокимъ, религіознымъ уже причинамъ того страннаго явленія, которое мы сділали темой статьи. Внішнія политическія причины, конечно, играютъ большую роль и бросаются въ глаза, но за ними скрывается что-то несоизміримо боліве важное и значительное, какая-то первоначальная метафизика, которою движется исторія.

Какова же безсознательная метафизика русской интеллигенцій? Это метафизика чисто аскетическая, родственная старому, церковно-христіанскому духу. Въ ней живеть еще, въ глубинъ ея стихіи, ощущеніе гръховности утвержденія полноты бытія, гръховности плоти, грфховности творчества культуры. Но у интеллигенціи, атеистической и матеріалистической въ поверхностномъ своемъ сознаніи, аскетизмъ этотъ выражается обыкновенно такъ: гръхъ передъ народомъ, гръхъ передъ рабочимъ классомъ, гръхъ передъ прогрессивными задачами времени, грфхъ передъ прогрессомъ, этимъ конечнымъ идоломъ. Искусетво, литература, философія, красота плоти, любовь, радостный пиръ жизни, быщей черезъ край, также мало освящены у русской радикальной и атеистической интеллигенціи, какь и у историческаго христіанства. Аскетизмъ этотъ есть одинъ изъ полюсовъ религіознаго сознанія, уклонъ къ небытію, буддизму, окончательному нигилизму. Наши аскетическіе интеллигенты — фанатики челов'яколюбія и морали, морали безцівльной, висящей въ воздухів, безотрадной. Полярно противоположный ему полюсъ религіознаго сознанія утверждаетъ полноту бытія, освящаеть культуру, ведеть къ новому, преображенному міру, но открытіе этого полюса требуеть религіознаго творчества.

Воздерживаясь и отрицая въ творчествѣ культуры, радикальная, дѣйствительно лучшая часть нашей интеллигенціи, утверждаетъ правду въ политикѣ, въ этомъ ея великая миссія. Но въ политикѣ этой всегда было больше самоотрицанія, чѣмъ самоутвержденія и потому мало было жизненнаго реализма. Больше было любви къ равенству, къ справедливости, въ святому самоограниченію. чѣмъ къ свободѣ, къ правамъ, къ расширенію своего бытія. Что касается болѣе умѣренныхъ слоевъ интеллигенціи и общества, то о нихъ было сказано: «Знаю твои дѣла: ты не холоденъ, не горячъ; о если бы ты былъ холоденъ, или горячъ! Но
какъ ты теплъ, а не горячъ и не холоденъ, то извергну тебя изъ
устъ Моихъ». Они тоже дѣлаютъ полезное, нужное дѣло, но въ
нихъ противоположные полюсы религіознаго сознанія приведены
къ плоскости. Въ послѣднее время появились совсѣмъ уже не
аскетическіе на словахъ марксистообразные, которые восхваляютъ
жизнь и намекаютъ на свою склонность къ земнымъ оргіямъ, но
мотивъ ихъ звучить опереточнымъ на фонѣ той драмы, которая
разыгрывается въ русской жизни, да и слишкомъ сильна въ нихъ
отрыжка ветхаго нигилизма.

Можно установить два типа «позитивизма»: позитивизмъ аскетическій, практикующій воздержаніе во имя своей правды, безсознательно религіозной, котя и на одномъ только полюсѣ религіозности, и позитивизмъ самодовольный и ограниченный, гедонистическій, буржуазный въ глубокомъ смыслѣ этого слова, ужъ совершенно безрелигіозный и плоскій. И въ послѣднее время слишкомъ часто самодовольный и плоскій позитивизмъ появляется подъ красивой маской человѣкобожества. Но всѣ виды позитивизма упираются въ окончаное небытіе, ведуть къ непобѣжденной смерти.

Трагическій разрывъ между политикой и культурой, между распредѣлителями элементарныхъ благъ и творцами новыхъ цѣнностей поддерживается не только нашими тяжелыми общественными условіями, но и аскетическимъ позитивизмомъ одной части нашей интеллигенціи и самодовольно-ограниченнымъ позитивизмомъ другой ен части. И потому судьба грядущаго русскаго возрожденія будетъ зависѣть не только отъ освобожденія политическаго и соціальнаго, но и отъ еще болѣе радикальнаго освобожденія изъ подъ гнета обѣихъ формъ позитивизма.

А пока состояніе нашей культуры представляеть печальное зрѣлище. Въ нашихъ журналахъ, самымъ излюбленныхъ, учительствующихъ, литературы почти нѣтъ, ей отводится все меньше и меньше мѣста, и болѣе всего называютъ у насъ литераторами общественныхъ дѣятелей, пишущихъ статьи по дѣловымъ злободневнымъ вопросамъ. О творчествѣ новыхъ идей и не помышляютъ, да и старыми идеями интересуются все менѣе и менѣе. Литература, идеологія окончательно слилась и отождествилась съ общественной дѣятельностью, подчасъ очень мелкой, и потеряла всякое самостоятельное значеніе. Большая часть нашихъ журналовъ издается не для взрослыхъ культурныхъ людей, въ нихъ

можно найти только элементарное преподаваніе и въ большинствъ случаевъ очень ругинное, отравленное духомъ новой казенщины, боязливое въ отношении къ новшествамъ. Журналы эти делаютъ благородное, полезное, нужное дело, но пусть не называють это литературой, пусть прямо скажуть, что они не участвують въ творчествъ культуры. Въдь ни одного осмысленнаго слова нельзя встратить въ нашей журналистика о новыхъ теченіяхъ, о творческихъ опытахъ людей иного духа, ни малейшей попытки присмотреться, разобраться, въ чемъ дело, чтобы настоящимъ образомъ критиковать. Либералы у насъ умъютъ спорить съ консерваторами, марксисты съ либералами и народниками, народники съ либералами и марксистами, но никто изъ нихъ не умъеть спорить съ мистиками, идеалистами, декадентами, съ культурными и религіозными революціонерами. Туть плоскости совершенно различныя, туть языка нъть общаго, опыть разный, и потому приходится ограничиться или замалчиваніемъ, или подсм'виваніемъ, или столь привычной для нашихъ нравовъ руганью.

Въдь скоро уже наступитъ желанная минута, когда элементарная наша задача будеть решена, историческій долгь момента выполненъ. Что тогда будеть? Къ чему обязываетъ насъ взглядъ впередъ, а не назадъ, забота о созданіи будущаго, а не только разрушеніи прошлаго? Радостная минута освобожденія можеть оказаться для многихъ роковой, такъ какъ обнаружитъ все ихъ убожество, полное оттутствіе творческихъ идей, варварскую некультурность. До сихъ поръ многое было прикрыто и затушевано темъ вившнимъ гнетомъ, который создавалъ приподилтое и напряженное политическое настроеніе. Ц'виность людей, внутрениее богатство ихъ опредълялось условными и временными критеріями. Радикальная интеллигенція наша подымалась на высоту, и движущій ее духъ небытія порождаль временами высокіе образы бытія. Творческое безсиліе и некультурность нашей журнальной литературы имъла ту тънь оправданія, что дълалось самое необходимое и безотлагательное дъло времени. Но скоро, върю, что скороуже будеть иначе. Произойдеть культурная дифференціація, политика отойдеть къ практической жизни и газетамъ, общественнук ариеметику нельзя уже будеть выдавать за литературу, за творчество культуры. Что тогда станется съ нашими журналами? Какими приподымающими настроеніями будеть жить наша передова интеллигенція, если вижшній, почти механическій гнеть не будет 🤝 уже ихъ поставлять? Откроется поле для торжества самодоволь -

Start

наго, ограниченнаго буржуазнаго позитивизма, о, буржуазнаго и въ соціализм'ь, тамъ уже безнадежно буржуазнаго, поскольку соціализмъ дівлается религіей, высшей инстанціей.

Но есть еще надежда, что безсознательная пока религіозность лучшей части русской интеллигенціи, и невъдомая намъ, стихійно огромная религіозность русскаго народа не допустить этого превращенія въ царство міщанства, середины, въ плоскость, на которой будеть до безконечности устраиваться и увеличивать свое благоденствіе челов'вческій муравейникъ. Для этого нужно прежде всего уважать творчество культуры, знать и почитать своихъ напіональных в геній и творцовъ, какъ это делали все культурныя страны міра, открыть свою историческую плоть и кровь, понять свое предназначение. Тогда только русская культура не только будеть, но и получить универсальный смысль и значение. Иначе намъ грозить страшное банкротство, такъ какъ мы все равно не сумжемъ быть хорошей буржуазной, позитивной, американской страной, не изъ такого матеріала сділаны. Быть можеть, еще не поздно обратить внимание на пророческое значение Достоевскаго и сдълаться страной, достойной величайшаго своего генія. Мы говоримъ не объ ариометическихъ ошибкахъ, которыя онъ часто дѣдаль въ «Дневникъ писателя», а объ его высшей математикъ, кокоторой не знаеть еще и Европа.

Но воть надъ чемъ следовало бы намъ глубоко задуматься. Россія переживаеть эпоху историческаго перелома, всколыхнулись дремавшіе силы великой страны, открывается, быть можеть, совершенно новая эра, а мы лишены всякаго паеоса, всякаго горвнія. И умеренная и радикальная интеллигенція уныло исполняеть свой историческій долгь и не сознаеть, повидимому, безиврнаго, прямо метафизическаго значенія этихъ минутъ. Паеоса чисто либеральнаго, освободительнаго навоса 89 года или 48 годовъ у насъ быть уже не можеть, мы слишкомъ запоздали, слишкомъ далеко ушли въ сознаніи, дёло это представляется слишкомъ элементарнымъ, да и опытъ Европейскаго либерализма давитъ насъ, какъ кошмаръ. Но не можетъ уже быть у насъ и классическаго соціалистическаго паеоса. Соціализмъ не есть у насъ реальная историческая задача времени, а какъ идеалистическое настроеніе, какъ религія, онъ слишкомъ примитивенъ, онъ не можетъ уже удовлетворять современное усложненное, обогащенное роковыми сомн'вніями сознаніе \*). Иллюзіи революціонный романтики давно уже рухнули въ Западной Евпропів, и въ Россіи онів только искусственно поддерживаются гнетомъ и безправіємъ. Извівстные стихи Гейне о рай на землів, который долженъ быть созданъ вмівсто рая небеснаго, когда-то религіозно вдохновляли, но сейчасъ уже звучатъ фальшиво, кажутся плоскими, пошло гедонистическими. Не буржуазная, умівренная, серединная критика разрушила романтику революціоннаго соціализма, легенду о соціалистическомъ золотомъ віків, а гораздо боліве могучіе факторы, передъ которыми безсильны и безпомощны всіз благородные, чистые сердцемъ, по слишкомъ простоватые старовізры. Віздь въ Европів быль Ницше, въ Россіи — Достоевскій, віздь мы пережили глубокій декадансь, который всегда бываеть предтечей ренессанса. Не о политическомътолько ренессансів идеть різнь, а о культурномъ, о новой культурів, построенной на мистическихъ, религіозныхъ началахъ.

И мы ждемъ великаго культурнаго ренессанса для Россіи, хоттяли бы поработать для него. Намъ все говорять; послѣ, не сегодня, завтра, несвоевременно еще. Но вѣчное дѣло не имѣетъ спеціальнаго времени, откладывать нельзя, если сознаніе явилось. Много уже завтрашнихъ дней прошло въ Европѣ и ничего не явилось, она все идетъ по пути плоскаго, самодовольнаго гедонистическаго позитивизма, пойдетъ по пути небытія въ самомъ глубокомъ и истинномъ смыслѣ этого слова, если тенденція американской цивилизаціи возьметь верхъ. Мы любимъ культурную и освобождающуюся Европу, мы патріоты Западной Европы, какъ вѣрно говорилъ Достоевскій, мы западники, а не восточники, но все же мы должны призадуматься надъ двумя путями, которые откроются передъ освобожденной Россіей.

Обычно думають, что Россія или погибнеть, умреть, если возьметь верхъ нашъ историческій, мракобъсно-реакціонный нигилизмъ, если онъ надолго еще задержить ходъ жизни, или побъдять освобождающія силы и начнется жизнь новая, свѣтлая, бодрая, и много, много хорошихъ будетъ вещей. Конечно, перспективы будущаго различны у умеренныхъ либераловъ, у радикаловъдемократовъ или соціалъ-демократовъ, но для всѣхъ остается указанная дилемма: смерть или жизнь. Въ дъйствительности же

<sup>\*)</sup> Прошу помнить пристрастваго и предубъжденнаго читателя, что это не есть съ моей стороны аргументъ противъ соціализма, качества котораго, какъ мыслимаго для нашей эпохи предъла соціально-экономической организаціи, для меня несомнічны.

время наше гораздо сложиве, гораздо отвътствениве и страшиве. Намъ, несомивнио, грозитъ смерть, если старый нигилизмъ будетъ продолжать властвовать и угашать духъ, его царству долженъ быть положенъ предаль, должна быть наконецъ провозглашена свобода и достоинство человъческаго лица. Это, когда мы смотримъ въ прошлое, но при взгляде на будущее является новая диллема, и мы не хотимъ и не имвемъ права отказаться оть попытокъ ее разрѣшить. Пойдеть ли Россія по проторенному пути позитивистической, мъщанской, безрелигіозной культуры, безъ всякаго конечнаго утвержденія бытія, съ непоб'яжденной смертью? Мы не хотимъ этого пути, намъ онъ представляется новой формой небытія и не во имя его мы разрушаемъ кошмарный призракъ стараго нашего небытія. Наша надежда связана съ новой религіозной, трагической и радостной культурой, съ окончательной побъдой надъ смертью и окончательнымъ утвержденіемъ полноты бытія. Мы этого пути хотимъ, мы остро сознаемъ, что насталъ часъ поворота, не только поворота вижшней, общественной организаціи жизни, но и внутренняго, метафизического поворота.

Великая страна не можеть жить безъ паеоса, безъ творческаго вдохновенія, но паеоса чисто политическаго, паеоса земного человъческаго довольства уже не можеть быть для людей новаго сознанія, и уповать мы можемъ только на паеосъ религіозный. Осуществленіе нашей столютней политической мечты должно быть связано съ великимъ культурнымъ и религіознымъ ренессансомъ Россіи. Тогда только мы будемъ знать, во имя чегодъйствовать и творить. Мы ставимъ своей цёлью не только элементарное освобожденіе, но и ренессансъ культурный, созданіе культуры на почвъ обновленнаго религіознаго сознанія. Тогда только не отвлеченное, а конкретное, облеченное въ плоть и кровь историческое бытіе наше будетъ имѣть универсальное значеніе, связанное со смысломъ всемірной исторіи.

Brust

быль организованнымъ заговоромъ противъ творческаго процесса жизни и производилъ чудовищныя опустошенія въ интеллигентныхъ душахъ, калѣчилъ и губилъ жизни. Скажутъ: намъ не до жиру было, быть бы живу. Люди эти душу свою спасали, погубивъ ее, положивъ ее за брата своего. Вотъ тутъ-то мы и подходимъ къ самому корню, къ самымъ глубокимъ, религіознымъ уже причинамъ того страннаго явленія, которое мы сдѣлали темой статьи. Внѣшнія политическія причины, конечно, играютъ большую роль и бросаются въ глаза, но за ними скрывается что-то несоизмѣримо болѣе важное и значительное, какая-то первоначальная метафизика, которою движется исторія.

Какова же безсознательная метафизика русской интеллигенціи? Это метафизика чисто аскетическая, родственная старому, церковно-христіанскому духу. Въ ней живетъ еще, въ глубинъ ся стихіи, ощущеніе граховности утвержденія полноты бытія, граховности плоти, греховности творчества культуры. Но у интеллигенціи. атеистической и матеріалистической въ поверхностномъ своемъ сознаніи, аскетизмъ этотъ выражается обыкновенно такъ: грахъ передъ народомъ, грвхъ передъ рабочимъ классомъ, грвхъ передъ прогрессивными задачами времени, грвхъ передъ прогрессомъ, этимъ конечнымъ идоломъ. Искусетво, литература, философія, красота плоти, любовь, радостный пиръ жизни, бьющей черезъ край, также мало освящены у русской радикальной и атеистической интеллигенціи, какь и у историческаго христіанства. Аскетизмъ этотъ есть одинъ изъ полюсовъ религіознаго сознанія, уклонъ къ небытію, буддизму, окончательному нигилизму. Наши аскетическіе интеллигенты — фанатики челов'яколюбія и морали, морали безцільной, висящей въ воздухів, безотрадной. Полярнопротивоположный ему полюсъ религіознаго сознанія утверждаеть полноту бытія, освящаеть культуру, ведеть къ новому, преображенному міру, но открытіе этого полюса требуеть религіознаготворчества.

Воздерживаясь и отрицая въ творчествъ культуры, радикальная, дъйствительно лучшая часть нашей интеллигенціи, утверждаетъ правду въ политикъ, въ этомъ ея великая миссія. Но въ политикъ этой всегда было больше самоотрицанія, чъмъ самоутвержденія и потому мало было жизненнаго реализма. Больше было любви къ равенству, къ справедливости, въ святому самоограниченію, чъмъ къ свободъ, къ правамъ, къ расширенію своего бытія. Что касается болъе умъренныхъ слоевъ интеллигенціи и общества, то о нихъ было сказано: «Знаю твои дѣла: ты не холоденъ, не горячъ; о если бы ты былъ холоденъ, или горячъ! Но
какъ ты теплъ, а не горячъ и не холоденъ, то извергну тебя изъ
устъ Моихъ». Они тоже дѣлаютъ полезное, нужное дѣло, но въ
нихъ противоположные полюсы религіознаго сознанія приведены
къ плоскости. Въ послѣднее время появились совсѣмъ уже не
аскетическіе на словахъ марксистообразные, которые восхваляютъ
жизнь и намекаютъ на свою склонность къ земнымъ оргіямъ, но
мотивъ ихъ звучитъ опереточнымъ на фонѣ той драмы, которая
разыгрывается въ русской жизни, да и слишкомъ сильна въ нихъ
отрыжка ветхаго нигилизма.

Можно установить два типа «позитивизма»: позитивизмъ скетическій, практикующій воздержаніе во имя своей правды, безсознательно религіозной, хотя и на одномъ только полюсѣ редигіозности, и позитивизмъ самодовольный и ограниченный, гедонистическій, буржуазный въ глубокомъ смыслѣ этого слова, ужъ совершенно безрелигіозный и плоскій. И въ послѣднее время слишкомъ часто самодовольный и плоскій позитивизмъ появляется подъ фасивой маской человѣкобожества. Но всѣ виды позитивизма у пираются въ окончаное небытіе, ведуть къ непобѣжденной смерти.

Трагическій разрывъ между политикой и культурой, между 
распредѣдителями элементарныхъ благъ и творцами новыхъ цѣнмостей поддерживается не только нашими тяжелыми общественными 
условіями, но и аскетическимъ позитивизмомъ одной части нашей 
растиненціи и самодовольно-ограниченнымъ позитивизмомъ другой 
ся части. И потому судьба грядущаго русскаго возрожденія будетъ 
зависѣтъ не только отъ освобожденія политическаго и соціальнаго, 
по и отъ еще бодѣе радикальнаго освобожденія изъ подъ гнета 
объихъ формъ позитивизма.

А пока состояніе нашей культуры представляеть печальное эрілище. Въ нашихъ журналахъ, самымъ излюбленныхъ, учительствующихъ, литературы почти ніть, ей отводится все меньше и меньше міста, и боліє всего называють у насъ литераторами общественныхъ діятелей, пишущихъ статьи по діяловымъ злободневнымъ вопросамъ. О творчестві новыхъ идей и не помышляють, да и старыми идеями интересуются все меніє и меніє. Литература, идеологія окончательно слилась и отождествилась съ общественной діятельностью, подчасъ очень мелкой, и потеряла всякое самостоятельное значеніе. Большая часть нашихъ журналовъ издается не для взрослыхъ культурныхъ людей, въ нихъ

можно найти только элементарное преподавание и въ большинствъ случаевъ очень ругинное, отравленное духомъ новой казенщины, боязливое въ отношеніи къ новшествамъ. Журналы эти делаютъ благородное, полезное, нужное дело, но пусть не называють это литературой, пусть прямо скажуть, что они не участвують въ творчествъ культуры. Въдь ни одного осмысленнаго слова нельзя встретить въ нашей журналистике о новыхъ теченіяхъ, о творческихъ опытахъ людей иного духа, ни малейшей попытки присмотрёться, разобраться, въ чемъ дёло, чтобы настоящимъ образомъ критиковать. Либерады у насъ умъють спорить съ консерваторами, марксисты съ либералами и народниками, народники съ либералами и марксистами, но никто изъ нихъ не умфеть спорить съ мистиками, идеалистами, декадентами, съ культурными и религіозными революціонерами. Тутъ плоскости совершенно раздичныя, туть языка нъть общаго, опыть разный, и потому приходится ограничиться или замалчиваніемъ, или подсмѣиваніемъ, или столь привычной для нашихъ нравовъ руганью.

Въдь скоро уже наступитъ желанная минута, когда элементарная наша задача будеть решена, историческій долгь момента выполненъ. Что тогда будетъ? Къ чему обязываеть насъ взглядъ впередъ, а не назадъ, забота о созданіи будущаго, а не только разрушеніи прошлаго? Радостная минута освобожденія можеть оказаться для многихъ роковой, такъ какъ обнаружить все ихъ убожество, полное оттутствіе творческихъ идей, варварскую некультурность. До сихъ поръ многое было прикрыто и затушевано темъ вижшнимъ гнетомъ, который создавалъ приподилтое и напряженное политическое настроеніе. Ц'янность людей, внутреннее богатство ихъ опредвлялось условными и временными критеріями. Радикальная интеллигенція наша подымалась на высоту, и движущій ее духъ небытія порождаль временами высокіе образы бытія. Творческое безсиліе и некультурность нашей журнальной литературы имъла ту тънь оправданія, что дълалось самое необходимое и безотлагательное дело времени. Но скоро, верю, что скоро уже будеть иначе. Произойдеть культурная дифференціація, политика отойдеть къ практической жизни и газетамъ, общественную ариеметику нельзя уже будеть выдавать за литературу, за творчество культуры. Что тогда станется съ нашими журналами? Какими приподымающими настроеніями будеть жить наша передоває интеллигенція, если вившній, почти механическій гнеть не будетв уже ихъ поставлять? Откроется поле для торжества самодоволь

Start

наго, ограниченнаго буржуазнаго позитивизма, о, буржуазнаго и въ соціализм'є, тамъ уже безнадежно буржуазнаго, поскольку соціализмъ д'влается религіей, высшей инстанціей.

Но есть еще надежда, что безсознательная пока религіозность лучшей части русской интеллигенціи, и нев'ядомая намъ, стихійно огромная религіозность русскаго народа не допустить этого превращенія въ царство м'ящанства, середины, въ плоскость, на которой будеть до безконечности устраиваться и увеличивать свое благоденствіе человізческій муравейникъ. Для этого нужно прежде всего уважать творчество культуры, знать и почитать своихъ національныхъ геній и творцовъ, какъ это делали все культурныя страны міра, открыть свою историческую плоть и кровь, понять свое предназначение. Тогда только русская культура не только будеть, по и получить универсальный смысль и значение. Иначе намъ грозитъ страшное банкротство, такъ какъ мы все равно не сумъемъ быть хорошей буржуазной, цозитивной, американской страной, не изъ такого матеріала сделаны. Быть можеть, еще не поздно обратить вниманіе на пророческое значеніе Достоевскаго и сделаться страной, достойной величайшаго своего генія. Мы говоримъ не объ ариометическихъ ошибкахъ, которыя онъ часто дъдаль въ «Дневникъ писателя», а объ его высшей математикъ, кокоторой не знаеть еще и Европа.

Но воть надъ чемъ следовало бы намъ глубоко задуматься. Россія переживаеть эпоху историческаго перелома, всколыхнулись дремавшіе силы великой страны, открывается, быть можеть, совершенно новая эра, а мы лишены всякаго паеоса, всякаго горвнія. И умеренная и радикальная интеллигенція уныло исполняеть свой историческій долгь и не сознаеть, повидимому, безиврнаго, прямо метафизическаго значенія этихъ минуть. Пасоса чисто либеральнаго, освободительнаго паеоса 89 года или 48 годовъ у насъ быть уже не можетъ, мы слишкомъ запоздали, слишкомъ далеко ушли въ сознаніи, дело это представляется слишкомъ элементарнымъ, да и опытъ Европейскаго либерализма давитъ насъ, какъ кошмаръ. Но не можеть уже быть у насъ и классическаго соціалистическаго павоса. Соціализмъ не есть у насъ реальная историческая задача времени, а какъ идеалистическое настроеніе, какъ религія, онъ слишкомъ примитивенъ, онъ не можеть уже удовлетворять современное усложненное, обогащенное роковыми сомнѣніями сознаніе \*). Иллюзіи революціонный романтики давно уже рухнули въ Западной Евпропѣ, и въ Россіи онѣ только искусственно поддерживаются гнетомъ и безправіемъ. Извѣстные стихи Гейне о раѣ на землѣ, который долженъ быть созданъ вмѣсто рая небеснаго, когда-то религіозно вдохновляли, но сейчасъ уже звучатъ фальшиво, кажутся плоскими, пошло гедонистическими. Не буржуазная, умѣренная, серединная критика разрушила романтику революціоннаго соціализма, легенду о соціалистическомъ золотомъ вѣкѣ, а гораздо болѣе могучіе факторы, передъ которыми безсильны и безпомощны всѣ благородные, чистые сердцемъ, но слишкомъ простоватые старовѣры. Вѣдь въ Европѣ былъ Ницше, въ Россіи — Достоевскій, вѣдь мы пережили глубокій декадансъ, который всегда бываетъ предтечей ренессанса. Не о политическомъ только ренессансѣ идетъ рѣчь, а о культурномъ, о новой культурѣ, построенной на мистическихъ, религіозныхъ началахъ.

И мы ждемъ великаго культурнаго ренессанса для Россіи, котъли бы поработать для него. Намъ все говорятъ; послъ, не сегодня, завтра, несвоевременно еще. Но въчное дъло не имъетъ спеціальнаго времени, откладывать нельзя, если сознаніе явилось. Много уже завтрашнихъ дней прошло въ Европъ и ничего не явилось, она все идетъ по пути плоскаго, самодовольнаго гедонистическаго позитивизма, пойдетъ по пути небытія въ самомъ глубокомъ и истинномъ смыслъ этого слова, если тенденція американской цивилизаціи возьметъ верхъ. Мы любимъ культурную и освобождающуюся Европу, мы патріоты Западной Европы, какъ върно говорилъ Достоевскій, мы западники, а не восточники, но все же мы должны призадуматься надъ двумя путями, которые откроются передъ освобожденной Россіей.

Обычно думають, что Россія или погибнеть, умреть, если возьметь верхъ нашъ историческій, мракоб'всно-реакціонный нигилизмъ, если онъ надолго еще задержить ходъ жизни, или поб'адять освобождающія силы и начнется жизнь новая, св'ятлая, бодрая, и много, много хорошихъ будеть вещей. Конечно, перспективы будущаго различны у умеренныхъ либераловъ, у радикаловъдемократовъ или соціалъ-демократовъ, но для вс'яхъ остается указанная дилемма: смерть или жизнь. Въ д'вйствительности же

<sup>\*)</sup> Прошу помнить пристрастнаго и предубъжденнаго читателя, что это не есть съ моей стороны аргументъ противъ соціализма, качества котораго, какъ мыслимаго для нашей эпохи предъла соціальноэкономической организація, для меня несомнічны.

время наше гораздо сложиве, гораздо отвътствениве и стращиве. Намъ, несомивнио, грозитъ смерть, если старый нигилизмъ будетъ продолжать властвовать и угашать духъ, его царству долженъ быть положенъ предъль, должна быть наконецъ провозглашена свобода и достоинство человъческаго лица. Это, когда мы смотримъ въ прошлое, но при взглядъ на будущее является новая диллема, и иы не хотимъ и не имфемъ права отказаться отъ понытокъ ее разрѣшить. Пойдеть ли Россія по проторенному пути позитивистической, мъщанской, безрелигіозной культуры, безъ всякаго конечнаго утвержденія бытія, съ непоб'яжденной смертью? Мы не хотимъ этого пути, намъ онъ представляется новой формой небытія и не во имя его мы разрушаемъ кошмарный призракъ стараго нашего небытія. Наша надежда связана съ новой религіозной, трагической и радостной культурой, съ окончательной победой надъ смертью и окончательнымъ утвержденіемъ полноты бытія. Мы этого пути хотимъ, мы остро сознаемъ, что насталъ часъ поворота, не только поворота вившней, общественной организаціи жизни, но и внутренняго, метафизического поворота.

Великая страна не можеть жить безъ паеоса, безъ творческаго вдохновенія, но паеоса чисто политическаго, паеоса земного человъческаго довольства уже не можеть быть для людей новаго сознанія, и уповать мы можемь только на паеосъ религіозный. Осуществленіе нашей столютней политической мечты должно быть связано съ великимъ культурнымъ и религіознымъ ренессансомъ Россіи. Тогда только мы будемъ знать, во имя чегодъйствовать и творить. Мы ставимъ своей цълью не только элементарное освобожденіе, но и ренессансъ культурный, созданіе культуры на почвъ обновленнаго религіознаго сознанія. Тогда только не отвлеченное, а конкретное, облеченное въ плоть и кровь историческое бытіе наше будеть имъть универсальное значеніе, связанное со смысломъ всемірной исторіи.

and

## Кризисъ раціонализма въ современной философіи <sup>1</sup>)

(Виндельбандъ. Прелюдіи)

Въ хорошемъ русскомъ переводѣ появилась книга, признанная почти классическимъ и самымъ изящнымъ изложеніемъ системы критическаго идеализма. «Прелюдіи» Виндельбанда занимаютъ видное мѣсто въ современной неокантіанской литературѣ, и съ книгой этой нельзя не считаться. Виндельбандъ одинъ изт учителей германской философіи, создатель своеобразной школы телеологическаго критицизма и очень ужъ онъ характеренъ для теперешняго сознанія. Посчитаться съ Виндельбандомъ и такими талантливыми его духовными чадами, какъ, напримѣръ, Риккертъ, значитъ посчитаться со всей полосой мысли, исходящей отъ Канта. «Прелюдія»—это модернизированное кантіанство; въ Виндельбандѣ перевоплотился, если не весь духъ Канта, то во всякомъ случаѣ характернѣйшіе его стороны.

А вѣдь значеніе Канта далеко не только академическое, и живеть онь не только въ разумѣ философствующихь. Канть—могучій факторь европейской культуры, и мало кто избѣжалъ его вліянія, если не сознательно, то безсознательно. Своей теоріей познанія этоть мощный геній наложиль неизгладимую печать на весь научный духъ XIX вѣка, на все наше познаніе; только онъ подвель крѣпость подъ все, что дорого позитивистамъ, хотя признають это лишь самые тонкіе изъ нихъ. Гносеологическимъ переворотомъ Канта живуть до сихъ поръ «идеалисты» всѣхъ оттѣнковъ, въ немъ черпають свое вдохновеніе тѣ, которымъ представляется столь заманчивымъ показать иллюзорность бытія, которыхъ манитъ и влечеть идеалистическое «ничто», небытіе. Другой своей стороной, своимъ «практическимъ разумомъ», Канть укрѣпилъ полновластіе добра, ввель въ сознаніе идею моральнаго

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ Жизни" 1904 г. Іюнь.

категорическаго императива, какъ единственнаго спасителя, и унылый, безкровный аскетизмъ людей нашей культуры многимъ обязанъ Канту. Въ Кантв аскетизмъ историческаго христіанства высушился, лишился плоти и крови и превратился въ мертвящее повеленіе, не во имя высшаго бытія, а во имя призрака, небытія, какимъ является формальный нравственный законъ. Моральная философія Канта д'ялаеть единственную въ своемъ родів попытку вытравить изъ человъческого сердца всякую надежду на окончательное, полное и радостное бытіе (добро для добра, мораль для морали). Кантъ былъ творцомъ познавательныхъ и моральныхъ цвиностей, которыми живеть многое множество людей нашей культурной эпохи, но онъ изсушилъ ихъ души, опозитивилъ, отучилъ отъ надеждъ, кровныхъ, жизненныхъ, утверждающихъ бытіе. Часто говорять, что Канть боролся противъ раціонализма, ограничиваль его въ правахъ, но въ сущности онъ былъ самымъ утонченнымъ изъ раціоналистовъ, самимъ крѣпкимъ раціоналистомъ. Характерно для кантіанства еще то, что оно является суррогатомъ религіи, подмівной. Эта сухая, отвлеченно-моралистическая религія, замівнившая живого Спасителя мертвымъ категорическимъ императивомъ, очень характерна для целой эпохи, въ которой померкли религіозныя надежды. Присмотримся къ наследію кантовскаго духа.

Виндельбандъ делаеть опыть своеобразнаго истолкованія системы Канта, старается очистить ее отъ самыхъ глубовихъ противорвчій, отъ антиномичности, въ которой, быть можеть, вся сила Канта, и свести кантіанство къ чистому идеализму, одинаково далекому и отъ реализма метафизическаго, и отъ реализма позитивистическаго. «Философія не должна быть коніей міра, ен задача — доводить до сознанія людей ті нормы, отъ которыхъ зависить ценность и значение всякаго мышления» 1). «Кантъ вообще разрушилъ понятіе «міросозерцанія» въ старомъ смыслъ; копированіе дъйствительности лишено для него всякаго смысла, и поэтому онъ ничего не училъ о томъ, какъ могутъ «дополнять» другъ друга знаніе, въра и чувство въ созиданіи этой картины міра. Кантъ видить задачу философіи въ «уясненіи принциповъ разума», т. е. абсолютныхъ нормъ, а эти последнія отнюдь не исчерпываются правилами мышленія, но объемлють и правила волевой жизни и чувствованій» 2).

<sup>1) &</sup>quot;Прелюдін" стр. 113.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 115.

Кантъ понялъ сущность познанія и задачу философіи, какъ раскрытіе цвиностей, заложенныхъ въ природв разума, обнаруженіе трансцендентальныхъ принциповъ, значеніе которыхъ опредвляется вовсе не твмъ, что въ нихъ постигается природа міра. Всякое знаніе, и философское знаніе, не есть ученіе о бытіп, о сущемъ, объ объективной двиствительности, о реальномъ, а лишь ученіе о самомъ разумв, о нормальномъ сознаніи. Въ этомъ разрывв съ реалистическимъ пониманіемъ познанія, съ допущеніемъ трансцендентнаго бытія, какъ предмета познанія, со всякой онтологіей, Виндельбандъ видитъ всю суть переворота, произведеннаго Кантомъ. Но что же осталось послв того, какъ исчезъ реальный живой міръ, послв того, какъ бытіе было объявлено областью неподведомственной философіи, и разуму противостало великое ничто, послв того, какъ философія перестала быть міросозерпаніемъ, міропониманіемъ и міропостиженіемъ?

У стараго антиномичнаго Канта была двойственность, изъкоторой родилась вся дальнъйшая исторія философіи, вышель Фихте, Шеллинлъ и Гегель. Но Кантъ модернизированный, урвзанный позитивнымъ духомъ XIX вѣка, Кантъ, очищенный новъйшей критической гносеологіей отъ этихъ проблематическихъ и хлопотливыхъ «вещей въ себѣ», отъ тайны трансцендентнаго бытія, отвѣчаетъ такъ на поставленный нами вопросъ: остались нормы, цѣнности, остался самъ разумъ. Подъ философіей Виндельбандъ понимаетъ «только критическую науку объ общеобязательныхъ цънностяхъ:—это опредѣлятетъ предметъ философіи: кришическую науку—это опредѣлятетъ предметъ философія есть наука о нормальномъ сознаніи» 2), философія есть наука о принципахъ абсолютной оцѣнки 3).

Это первая характерная особенность виндельбандовскаго толка въ современномъ неокантіанствѣ: философія цѣликомъ сводится къ критическому ученію о нормахъ, о должномъ, а не сущемъ, и распадается на логику, этику и эстетику по тремъ формамъ оцѣнокъ, какъ истиннаго и ложнаго, хорошаго и дурного, прекраснаго и безобразнаго. При этомъ нормы логическія, этическія и эстетическія объединяются въ трансцендентальномъ единствѣ, въ

<sup>1)</sup> CTp. 23.

<sup>2)</sup> CTp. 37.

<sup>3)</sup> CTp. 38.

нормальномъ сознаніи, между законностью логической и законностью нравственной проводится полная аналогія. Норма должна торжествовать въ сознаніи эмпирическомъ, это будеть торжествомъ разума. Но значеніе и общеобязательность нормъ опредѣляется не этимъ торжествомъ, цѣнность остается абсолютной, если бы она даже никогда не реализировалась, никогда не осуществлялась въ эмпирическомъ мірѣ.

И Виндельбанда съ большимъ еще правомъ можно назвать неофихтеанцемъ, чѣмъ неокантіанцемъ. Онъ вслѣдъ за Фихте очищаетъ Канта отъ метафизическаго реализма, заключеннаго въ ученіи о вещи въ себѣ, и переносить центръ тяжести съ сущаго на должное, хотя въ новѣйшемъ телеологическомъ идеализмѣ нѣтъ размаха, окрыленности и вдохновенности стараго, классическаго Фихте.

Новъйшая система идеализма, намъчаемая Виндельбандомъ въ «Прелюдіяхъ», представляется очень соблазнительной и многихъ вводила и будетъ вводить въ соблазнъ. И въ самомъ дълъ: глубокая двойственность и противоръчивость Канта какъ бы устраняется, одинаково обходятся крайности позитивизма и метафизики, теоретическая философія является также ученіемъ объ идеалахъ человъчества. Но какъ же ръшаетъ Виндельбандъ и всъ телеологическіе критицисты, всъ идеалисты его толка въковъчную и самую роковую проблему теоріи познанія—проблему отношенія мышленія къ бытію, познающаго субъекта къ познаваемому объекту? Ръшеніе это кажущееся, и довести его можно до самыхъ безнадежныхъ нелъпостей.

Великую трудность исходной гносеологической проблемы отношенія мышленія къ бытію Виндельбандъ, вслѣдъ за всѣми почти идеалистами, погашаетъ тѣмъ, что упраздняетъ бытіе и ищетъ противоядія противъ субъективизма и солипсизма въ нормативности мышленія, разума. Предметъ познанія конструируется самимъ разумомъ (трансцендентальнымъ, а не психологическимъ) и продукты нормальнаго познанія раціональны, разумны, общеобязательны. Но именно Виндельбандъ и талантливѣйшій его единомышленникъ Риккертъ глубже другихъ неокантіанцевъ и критицистовъ сознали недостаточность раціонализма и допустили ирраціоналность всего индивидуальнаго, всей живой дѣйствительности. И цѣнность признается не только за раціональными нормами, но и за ирраціональнымъ индивидуальнымъ 1). Такимъ образомъ въ

<sup>1)</sup> См. любопытную книгу изъ школы Виндельбанда Lask. "Fichtes Idealismus und die Geschichte".

ирраціопальномъ появляется въ другую дверь изгнанное «бытіе». Но «мышленіе» не хочеть ничего знать объ этомъ «бытіи», оно какъ будто бы имветъ двло лишь съ собственной «нормальностью». Тугъ кантовскій дуализмъ еще усилился. «Бытіе», міръ, действительность - ирраніональны и никогда не могуть быть разумомъ постигнуты, ассимилированы повнаніемъ, «Мышленіе», разумъ, субъекть, способны раціонально познавать, осуществлять нормы и создавать общеобязательныя ценности знанія, но все это не имфеть никакого отношенія къ реальной действительности, къ «бытію». Первоначальный, гносеологическій вопросъ объ отношеніи мышленія къ бытію быль поставлень, потому что мышленіе жаждало постигнуть тайну бытія, и въ самой постановк'в вопроса заключался здоровый, въчный реализмъ. Но воть последнія слова европейской философіи хотять насъ уб'єдить, что мышленію ніть діла до бытія, что бытія совствив ніть, а есть только должное, что тайна знанія не въ соединеніи мышленія съ бытіемъ, а въ согласіи разума съ самимъ собой, что никакихъ сужденій о мірів и быть не можетъ. Въ гносеологической проблемъ, значить, нътъ двухъ притягивающихся полюсовъ, а одинъ всего разумъ, ищущій и осуществляющій собственную нормальность, творящій всё объекты познанія. Раціонализмъ торжествоваль бы окончательную побіду. ratio уничтожаеть міръ и зат'ямъ творить его по своему образу и подобію, но не удалось уничтожить «бытіе» гносеологическимъ теоріямъ идеалистовъ. Оно прорывается и громко заявляеть о своихъ правахъ. Кантъ былъ антиномиченъ, темная ирраціональность или сверхраціональность бытія не давала ему покоя. Предъльный идеализмъ и исключительное торжество разума привели Гегеля въ безумной по своей смълости онтологіи. А Виндельбандъ и ему подобные съ заднихъ дверей вводятъ ирраціональное, и въ немъ. только въ немъ тренещетъ что-то живое и индивидуальное, какоето «бытіе», съ которымъ опять желало бы соединиться наше «мышленіе». Распространенныя теоріи познанія — радіоналистическія, критическія и эмпирическія, путаются въ какихъ-то страшныхъ недоразумвніяхъ, которые распутать можно только на новомъ. все переворачивающемъ пути. Ясно, что идеалистическій раціонализмъ во всъхъ его видахъ и разновидностяхъ открываетъ мышленіе отъ бытія, умерщвляеть бытіе, ведеть къ иллюзіонизму и нигилизму, несеть съ собой духъ небытія.

Какимъ образомъ разумъ (мышленіе) можетъ проникнуть въ дъйствительность, т. е. въ что-то чуждое и инородное, и постигнуть ее, ассимилировать ее себъ? Это — чудо изъ чудесъ, величайшая тайна, надъ которой билась философская мысль съ древнъйшихъ временъ. Можетъ быть только два типа теоріи познанія и два рашенія гносеологической проблемы отношенія къ бытію:раціонализмъ и сверхраціонализмъ или мистицизмъ. Такого рода классификація можеть показаться парадоксальной и совершенно не принятой къ философской литературь; она нуждается въ особенномъ оправданіи. Спросять: куда же дъвались самыя распространенныя гносеологическія направленія, критицизмъ и эмпиризмъ? Ихъ нужно целикомъ отнести къ раціоналистическому типу,въ этомъ своеобразіе нашей точки зрвнія. Раціонализми разсвкаетъ живое, непосредственное, первичное сознаніе и создаетъ путемъ искусственнаго, условнаго противоположенія субъекта и объекта вторичное, раціонализированное сознаніе, въ царстві котораго протекаеть наша обыденная жизнь. Бытіе попадаеть въ когти малаго разума и умираеть. Оно не можеть жить въ той клъткъ, которая создается категоріями разума; ему тесно въ пространстве и времени; живое не выносить логическаго деспотизма, созданнаго диктатурой отвлеченнаго разума. Раціонализмъ гордится тѣмъ, что создаеть объекть познанія, но въ объекть этомъ ничего не существуетъ, все умерщвлено, въ немъ лишь условные знаки. Если объекть обусловленъ субъектомъ (разумомъ), если въ немъ разумъ узнаеть свою собственную природу, то, очевидно, въ немъ нътъ ничего безусловнаго, нътъ бытія въ себъ, истинно сущаго.

Эмпирики кдянутся опытомъ и даже совершенно отрицаютъ разумъ съ его апріорными категоріями, но они тоже раціоналисты, только наивные и безсознательные. Вѣдь «опытъ» эмпириковъ это опытъ раціонализированный, онъ протекаетъ въ опредѣленныхъ рамкахъ, въ предѣлахъ того же условнаго противоположенія субъекта и объекта; въ этомъ опытѣ не можетъ быть чудесъ, тутъ мы встрѣчаемъ беззавѣтную вѣру въ закономѣрность, твердость природы. А почему не можетъ быть чудесъ, почему такая вѣра въ «закономѣрность»? Потому что эмпирики очень наивные люди, они не хотятъ признать, что ихъ Богъ все тотъ же законодательный разумъ, дающій гарантіи, что все будетъ въ опытѣ по закону и что чудесъ и всякихъ безчинствъ не будетъ. Они только по философскому недомыслію способны утверждать, что опытъ безъ руля и безъ вѣтрилъ есть ихъ послѣдняя инстанція.

Критицисты, такъ или иначе примыкающіе къ Канту, больше всѣхъ думали надъ гносеологической проблемой и выдумали много остроумнаго; они модернизировали и рафинировали раціонализмъ и довели его до крайней степени. Считаться теперь приходится главнымъ образомъ съ критицизмомъ, потому что старый раціонализмъ и новый эмпиризмъ не играютъ въ современной философіи почти никакой роли.

Критицизмъ всѣхъ видовъ и оттѣнковъ конструируетъ весь данный намъ міръ изъ разума и водворяетъ насъ навѣки въ парство идей и понятій; онъ насквозь идеалистиченъ. Критицизмъ упорно смѣшиваетъ сознаніе съ знаніемъ, съ субъектомъ (въ гносеологическомъ смыслѣ), съ разумомъ, и вмѣсто того, чтобы помѣщать бытіе въ сознаніи первичнымъ, цѣльнымъ и безпредѣльнымъ, помѣщаетъ его въ сознаніи раціонализированномъ, разсѣченномъ, условно ограниченномъ.

Раціонализмъ всѣхъ оттѣнковъ (т. е. и эмпиризмъ и критицизмъ) не можетъ рѣшить проблемы отношенія мышленія къ бытію и не въ состояніи построить такой гносеологической теоріи, при которой открылись бы двери для познанія бытія, реальнаго, сущаго. Раціонализмъ или пытается дедуцировать изъразума, изъ понятій ученіе о бытіи, причемъ непозволительно логизируется бытіе, или совершенно упраздняеть бытіе и приходить къ иллюзіонизму, или наивно принимаеть за бытіе что-то кажущееся и условное. Изъ удушливой темницы раціонализма нужно выйти на свіжій воздухъ, на просторъ живого бытія. А это возможно только въ томъ случав, если есть познаніе безъ раздвоенія на субъекть и объекть, познаніе, не дълающее своего предмета условнымо и мертвымо. словомъ, познаніе, въ которомъ дано абсолютное тождество субъекта и объекта и въ которомъ, слъдовательно, мы соприкасаемся съ истиннымъ существомъ міра 1). По принятой уже въ философіи терминологіи такой актъ познанія можеть быть названъ мистическимъ въ противоположность раціоналистическому, за которымъ этимъ сохраняется лишь относительная научная правота. И следуетъ какъ можно почаще повторять, что источникомъ метафизики является не только разумъ, а и чувственность, или чувственный, какъ бы сверхразумный разумъ.

Этотъ гносеологическій мистицизмъ есть вмѣстѣ съ тѣмъ настоящій реализмъ, такъ какъ онъ приводить насъ въ непо-

<sup>1)</sup> Это ближе всего къ Шеллингу.

средственное соприкосновение съ реальнымъ бытиемъ, въ то время какъ раціонализмъ непрем'янно идеалистиченъ и приводить насъ въ связь только съ идеями. Защищаемая нами теорія познанія признаеть трансцендентность всякаго бытія мышленію, раціонализированному сознанію и вм'єсть съ тьмъ имманентность бытія сознанию первичному, неразсвиенному, живому. Поэтому съ нашей точки зрвнія возможень трансцендентный, метафизическій опыть, въ которомъ можеть быть дано ничемъ, неограниченное богатство бытія. Понятіе бытія вырабатывается изъ матеріаловъ, данныхъ въ непосредственномъ, живомъ, нераціонализированномъ сознаніи, и всякое бытіе оказывается индивидуальнымъ и живымъ т. е. конкретнымъ, одухотвореннымъ существомъ. Образцомъ всякаго бытія является мое «я», которое «я» мистически познаю безъ раздвоенія на субъектъ и объекть, такъ какъ «я» не противополагаю себя своему «я», какъ субъекть объекту, не превращаю это «я» въ обусловленное и мертвое. Матеріалы первичнаго, нераціонализированнаго «мистическаго» опыта могуть быть обрабатываемы метафизическимъ разумомъ, который это делаетъ безъ созданія условнаго объекта. И метафизическій разумъ формируетъ понятіе бытія, какъ субстанціи всегда индивидуальной, всегда живой, конкретноодухотворенной.

Такимъ образомъ признается первенство бытія надъ мышленіемъ (т. е. реализмъ, а не идеализмъ) и разумъ не конструируетъ опыта (и бытія), а оказывается только инструментомъ, которымъ обрабатывается матеріаль потусторонняго опыта. Это одна сторона, та, съ которой открываются двери для мистико-метафизическаго постиженія сущности міра. А съ другой стороны разумъ создаеть міръ раціонализированнаго опыта, условный пространственно-временный міръ, съ которымъ имфетъ дело наука и «практическая» жизнь. Но эти два міра не разорваны, трансцендентное въ извъстномъ смыслъ имманентно и связь эта въ глубинъ человъческихъ переживаній, въ которой, какъ въ центръ, переплетаются узлы двухъ міровъ: истиннаго метафизическаго и кажущагося эмпирическаго. «Я» себя сознаю и существомъ временнопространственнымъ, относительнымъ, «сыномъ земли» и вижств сь твиъ существомъ безусловнымъ, внавременнымъ и внапространственнымъ духомъ, «сыномъ неба».

Это—двойственность сознанія первичнаго, живого, неразсѣченнаго и сознанія вторичнаго, разсѣченнаго. И мы хотимъ возстановить живую цѣлостность духовно-плотскаго существа человѣка,

при которой онъ только и соприкасается «мірамъ инымъ». Только въ этой живой целостности человекъ встречаеть и самого себя и другого человъка и Бога живого. Это переходъ отъ отвлеченнаго, раціоналистическаго міровоззрінія къ міровоззрінію конкретному, чувственно-мистическому, которое возвращаеть намъ въру въ одухотворенность міра, въ живую душу каждой травки, произрастающей въ мірѣ, въ реальность религіозной жизни былыхъ временъ. Смыслъ всемірной исторіи и индивидуальной человіческой жизни можеть быть понять только мистически, только какъ мистерія, а не раціоналистически, какъ пытается это сділать ограниченная въра людей нашего времени. Виндельбандъ хотълъ увидъть этотъ смыслъ въ торжествъ раціональных в нормъ, торжествъ трансцендентальнаго разума, логическаго, этическаго и эстетическаго. Но въ тяготвній его къ ирраціональному и индивидуальному, что составляеть вторую половину его идеалистической системы, развиваемую Риккертомъ, Ласкомъ и др., чувствуется тоска по мистицизму и раскрывается вся несостоятельность его гносеологіи. Последніе плоды критической философіи приводять къ кризису раціонализма, къ кризису всей европейской философіи. Идеализмъ не оправдалъ возлагавшихся на него надеждъ, онъ не соединять насъ съ глубинами бытія, а разобщалъ окончательно. И впереди виденъ только одинъ путь-отъ идеализма къ мистицизму. Мистицизмъ можетъ и долженъ имъть свою теорію познанія и свою метафизику, хотя полнота мистическихъ переживаній, данныхъ намъ въ первоначальной, трансцендентной психологіи, достигается лишь въ религіи. Кром'в научнаго, раціонально-условленнаго знанія, которое имветь двло съ опытомъ вторичнымъ и не живымъ, есте еще иное высшее знаніе, въдъніе, постиженіе, въ которомъ мы чувственно соединяемся съ бытіемъ, въ которомъ падають условныя различія между «разумомъ» и «опытомъ», между «апріорнымъ» и «апостеріорнымъ», въ которомъ живой предметь познанія не логизируетя, не обусловливается и не умерщвляется ratio (заэти преступленія критицисты и идеалисты прозвали его творческимъ). Это пе въра, это знаніе и, думается намъ, этимъ путемъ можно построить метафизическое учение о быти, которое составитъ только одну сторону окончательнаго религіознаго въдънія Такъ рисуется намъ переворотъ въ современной философіи, исход изъ бользненнаго кризиса идеализма, плода всей раціоналистической культуры.

Дуализмъ критическаго и генетическаго метода приводитъ

къ тому, что Видельбандъ не можетъ не только рѣшить, но даже поставить вопросъ о корняхъ, изъ которыхъ въ мірѣ можетъ вырасти истина, добро и красота. Нормы висятъ въ воздухѣ и не имѣютъ никакой бытійственной опоры, никакой почвы. Нормы эти обращаются къ землѣ съ цѣлымъ рядомъ повелѣній: мышленіе въ общеобязательной формѣ должно «стремиться къ достиженію своей цѣли—обладанію истиной, воля — къ своей цѣли быть доброй, чувство—къ своей цѣли—овладѣнію красотой» 1).

Міръ ненормаленъ, въ немъ царитъ ложь, зло и уродство, въ немъ нѣтъ естественной логики, естественной этики, естественной эстетики. Но во имя чего живое мышленіе, живая воля, живое чувство будутъ осуществлять нормы, какая творчеслая сила будетъ нами двигать? Очевидно, въ прпродѣ человѣческой и въ природѣ міра должны быть задатки для творческаго осуществленія цѣнноностей, очевидно, неизбѣженъ переходъ къ метафизикѣ, къ онтологіи, чтобы постигнуть и осмыслить тайную цѣль человѣка и мира. А эти отвлеченныя, мертвыя нормы мы очень подозрѣваемъ въ крѣпостническихъ тенденціяхъ, въ поползновеніи закрѣпить данный міръ, ограничить, а не освободить отъ него, не преобразить его. Психологія не въ силахъ рѣшить всѣхъ этихъ проблемъ, а телеологическій критицизмъ не имѣетъ инстанціи, къ которой можно было бы апеллировать.

Можно также многое возразить противъ Виндельбандовскаго нормативнаго пониманія логики, но это спеціальный вопросъ, который выходить изъ предъловъ нашей темы. Укажу только, что чисто нормативное толкованіе законовъ логики приводить къ большому затрудненію, такъ какъ естественный процессъ мышленія оказывается нелогичнымъ или внѣлогичнымъ, а вѣдь безъ логическихъ основаній никакое мышленія невозможно. Вообще вся нормативная теорія познанія Виндельбанда и другихъ теологическихъ критицистовъ даеть иллюзію кажущейся стройности и правдоподобности, въ дѣйствительности же есть извращеніе естественнаго мышленія и бьетъ мимо самой основной проблемы, переноситъ все въ иную, призрачную плоскость, а человѣческія существа оставляеть на произволь судьбы. Насъ можетъ удовлетворить только бытійственная философія, обращенная къ крови и плоти нашей.

Въ статъв о «Принципв морали» Виндельбандъ очень послвдовательно вводитъ моральную проблему въ систему телеологическаго идеализма, и тутъ мы уже хотимъ не возражать противъ него, а кричать. Всв грвхи стараго Канта унаследованы его новфишимъ ученикомъ, но Кантъ оказался опошленнымъ; лишеннымъ таинственной своей антиномичности. Деспотическое самодержавіе моральнаго добра, мертваго закона не освищено и не освящено никакими потусторонними лучами. Слова Виндельбанда о морали недостойны философа; они въ существъ своемъ сводятся къ ученію о повиновеніи, съ формальной стороны-долгу, съ матеріальнойнравамъ даннаго общества. «Этическая терминологія называеть это велвніе, выполненіе или невыполненіе котораго опредвляеть оденку, долгомъ, и такимъ образомъ можно утверждать, что этическая одънка была бы невозможна, если бы у насъ не было сознанія обязанностей, которыя должны быть исполнены. Это совнание долга есть принципъ въ томъ смысль, что оно есть высшее условіе возможности нравственной жизни. Содержаніе этого долга можеть быть различнымъ, смотря по обстоятельствамъ, народамъ и эпохамъ; но признаніе долга вообще есть само собой разум'вющееся, всякому очевидное основное условіє правственной жизни. Человъкъ, не признающій никакого вельнія, отрицающій всякій долгъ, долженъ былъ бы самъ отказаться отъ всякой оценки; и съ другой стороны мы признали бы такого человъка абсолютно безнравственнымъ» 1). Содержаніе же морали Виндельбандъ самымъ позитивнымъ образомъ береть изъ установившихся нравовъ даннаго общества и призываетъ къ повиновению имъ.

Право, иногда хочется, чтобы философы перестали говорить о морали,—такъ много пошлостей они уже наговорили. Не будемъ критиковать самой морали Виндельбанда, это обыденная, буржуазная мораль,—мораль мѣщанскихъ нравовъ, очень недоброкачественная и съ точки зрѣнія соціально-политической, такъ какъ она служить силамъ консервирующимъ, враждебнымъ свободѣ, Но очень интересно и важно разобрать его конструкцію моральныхъ нормъ по аналогіи съ нормами логическими. Попытка установить правственный законъ, правственныя нормы, подобныя нормамъ логическимъ, основана на томъ предположеніи, что можно раціонализировать правственныя переживанія, логизировать этику, но противъ этого-то мы больше всего и протестуемъ. Глубины такъ

Стр. 254.

навываемой нравственной жизни, которыя часто бывають мало жакомы философамъ, по существу своему ирраціональны или витраціональны; моральной логики въ нихъ неть и быть не можеть, тутъ все въ переживаніяхъ, въ опыть, въ горячихъ страстяхъ и желаніяхъ. И это ведеть нась не къ эмпирическому психологизму, а къ психологизму болве глубокому, трансцендентному. Виндельбандъ призналъ бы «абсолютно безнравственными», какъ отвергавшими «веленія долга», людей величайшаго нравственнаго опыта и нравственных в страданій. Личность Христа учить насъ мистическому сверхморализму, такъ какъ Спаситель не могъ видъть спасенія въ нравственности, въ моральной законности, сколько бы ни пытались современные позитивные моралисты превратить религію Христа съ ея таинственной мистикой въ ученіе о моральныхъ добродътеляхъ. Въ мертвыя схемы нъмецкихъ профессоровъ философіи все это не вивщается, да и вообще они малое, только малое могутъ вмѣстить...

Ведь понятія «законы», «нормы» насквозь раціональны, логичны, они примвнимы только къ предметамъ раціонализированнымъ, имфютъ мфсто лишь въ той стихіи, надъ которой господствуеть разумь. Канть и кантіанцы и хотять свести нравственную жизнь къ подчиненію разуму, его закону. Практическій разумъ, все же разумъ, есть моральный законодатель, нормодатель. Что бы тамъ ни говорили критицисты, но это есть самое крайнее выражение раціонализма, при которомъ умерщвляется чувственная нравственная жизнь, отбрасывается всякій нравственный опыть, а мораль превращается въ ръшение ариеметической задачи по известнымъ правиламъ. Но то, что называютъ нравственными переживаніями, не имфеть ничего общаго съ раціональнымъ решеніемъ заданныхъ звдачъ, съ логикой, законностью и нормальностью, тутъ все въ трагическомъ опыть, въ трансцендентной чувственности. Кантъ по крайней мфрф признавалъ «радикальное эло» человъческой природы, и это ограничивало его моральный раціонализмъ, но Виндельбандъ возвращается къ Сократу, забывая о своемъ ирраціональномъ, которое, повидимому, нельзя привести ни въ какую связь съ нормами.

И вотъ еще что следуеть отметить. Слово долго можно употреблять въ двухъ различныхъ смыслахъ: въ формальномъ, гносеологическомъ, когда речь идеть о томъ, что должно быть, въ противоположность тому, что есть, и въ психологическомъ, когда речь идеть о такихъ переживаніяхъ, при которыхъ человекъ руководствуется сознаніемъ долга, подчиняеть себя норм'в. Канть приняль долгь въ обоихъ смыслахъ и положилъ основание нормативной этикъ. Но ученіе о моральномъ долгъ, высушенномъ, безкровномъ, есть продукть раціоналистической культуры. Долгь въ первомъ смыслѣ (гносеологическомъ) есть продуктъ раціонализаціи моральной проблемы, уподобление ся проблем'в логической; долгъ же во второмъ смыслѣ (психологическомъ) есть продуктъ раціонализаціи всего челов'яческаго существа, умерщвляющей переживанія. уподобленіе конкретнаго существа логической машинв. Чувственнорелигіозныя эпохи не знають долга и даже аскетизмъ не бываеть въ эти эпохи такимъ безкровнымъ и унылымъ, а есть, быть можетъ, лишь одна изъ формъ оргійности. Моральная проблема ставится и решается въ полнокровныхъ человеческихъ сердцахъ, не ведающихъ нормъ и законовъ, а не въ раціональной пустоть, куда ее переносять Виндельбанды. Именно въ этой попытки раціонализировать мораль, уподобить этическія нормы логическимъ особенно уязвима система телеологического идеализма; тутъ фикція трансцендентальнаго единства неизбѣжно разрывается, нормативный монизмъ падаетъ.

Виндельбандъ хочетъ укрѣпить автономность и суверенность морали, хочетъ моралью оправдывать все и вся, отдать насъ въ ея власть, въ то время, какъ сама мораль нуждается въ оправданіи, самыя «нормы» должны реабилитировать свою пошатнувшуюся репутацію. И это будеть не такъ легко сдѣлать. Мораль вовсе не такъ несомнѣнна, какъ думаютъ критическіе идеалисты. Мы ищемъ санкціи высшей, чѣмъ моральная, санкціи религіозной. Кризисъ современнаго сознанія долженъ выразиться въ переходѣ отъ раціональной, нормативной морали къ сверхморальной и сверхраціональной мистикѣ. Вверхъ отъ морали есть только путь къ религіи.

Въ «Прелюдіяхъ» есть очеркъ философіи религіи подъ названіемъ «Святыня» и статья «Sub specie aeternitatis», тоже о религіозныхъ переживаніяхъ. Виндельбандъ, конечно, признаетъ необходимость и важность религіи, онъ, по всей въроятности, самый благочестивый лютеранинъ — такъ полагается нъмецкому профессору философіи и идеалисту, такова ужъ традиція, таковъ ужъ признакъ порядочности. Все вмѣщаетъ въ себя новѣйшая идеалистическая система, и религія вошла въ нее какъ будто бы цѣликомъ, но самаго главнаго, единственнаго главнаго въ ней нѣтъ. Виндельбандовское отношеніе къ религіи кажется непонятнымъ и отвратительнымъ въ странѣ Достоевскаго и Льва Толстого, Людя новаго религіознаго сознанія всегда предпочтуть бунтующаго атеистабогоборца, увидять въ немъ несоизм'тримо большія религіозныя глубины, чімъ въ этой середині, все себі ассимилирующей и все умерщвляющей.

Виндельбандъ пишетъ красиво, но наеосъ его представляется намъ ложнымъ и дешевымъ, когда онъ говорить: «Это въчное, всезначимое, за что я хватаюсь, чтобъ найти себъ твердую опору въ потокъ времени-пусть люди зовуть его, какъ хотять! Я приближаюсь къ нему, когда я въ серьезномъ размышленіи подчиняю свои мысли, строгой норм'в и стараюсь понять ритмъ совершаюшагося, который, какъ пребывающее въ изменении, есть самъ отраженіе величія вічности; я переживаю его, когда высшія блага человъчества заставляють сильнее биться мое сердце, и, когда, торжествуя побъду надъ всъми моими желаніями, властно возстаеть во мнв ввиная заповедь; я наслаждаюсь имъ, когда я въ безстрастномъ созерцаніи впитываю въ себя чистую картину вещей какъ она должна являться всёмъ. Всегда все сводится къ тому, что временное превращается для меня со внъвременное, сущее въ долженствующее быть. Въ въчности мы убъждены, когда изъ хаоса мивній мы спасаемся въ холодную ясность науки, когда страстный напоръ нашихъ желаній, замираетъ передъ могучимъ сознаніемъ нравственности, когда отр'вшившись отъ желаній, мы въ блаженномъ поков склоняемъ утомленную пытливостью голову на лоно искусства» 1). Религіозный павосъ Виндельбанда — влюбленность въ нормы, въ правила! О вкусахъ, конечно, не спорять, но все же это ужь слишкомъ странный предметь для религіозной влюбленности. Обоготвореніе нормъ есть скверный суррогать религіи. Нормы не заключають въ себ'в религіозныхъ надеждъ, ихъ исключительная власть убиваетъ надежду на абсолютную полноту вѣчнаго бытія. Трансцендентальная иллюзорность ведеть къ религіи небытія. Правда, въ стать о «Святынь» Виндельбандъ говоритъ о трансцедентномъ, принимаетъ его во вниманіе при обсужденіи религіозной проблемы, но это какое-то странное недоразумъніе. Виндельбандъ считаетъ нужнымъ все вмъстить, да и боится слишкомъ ужъ радикальнаго отверженія бытія все же онъ върный лютеранинъ, и потому, забывая на минуту всю свою гносеологію, еще разъ ирраціональное бытіе вводить съ заднихъ дверей. Застарълая болъзнь европейской мысли, бользнь

<sup>1)</sup> CTp. 310.

раціонализма, сколько бы не подлівчивали ее «критическими» и ліативами, приводить къ окончательному кризису. Кризись этс который ясно видимъ и въ книгів Виндельбанда, очень поучилень, но мы не можемъ и не должны ученически относит къ нівмецкой философіи этой упадочной эпохи. Трансцендентн психологизму принадлежить будущее. Мы очень и очень нуждає въ философской культурів, безъ философскаго знанія мы не шимъ роковыхъ вопросовъ времени, но въ новыхъ русскихъ людиесть віздь творческіе задатки, и не въ Виндельбандахъ, не нівмецкомъ академическомъ идеализмів для насъ спасеніе.

## К. Леонтьевъ – философъ реакціонной романтики <sup>1</sup>)

"Не ужасно ли и не обидно ли было бы думать, что Моисей входиль на Синай, что эллины строили свои изящные акрополи, римляне вели Пуническія войны, что геніальный красавець Александръ въ пернатомъ какомъ-нибудь шлемъ переходилъ Траникъ и бился подъ Арбеллами, что апостолы проповъдывали, мученики страдали, поэты пъли, живописцы писали и рыцари блистали на турнирахъ для того только, чтобы французскій, нъмецкій или русскій буржуа въ безобразной и комической своей одеждъ благодушествоваль бы "индивидуально" и "коллективно" на развалинахъ всего этого прошлаго величія"?...

"Надо подморозить хоть немного Россію, чтобъ она не "гнила"...

К. Леонтьевъ

I.

Бываютъ писатели съ невыразимо печальной судьбой, неузнанные, непонятые, никому не пригодившіеся, умирающіе въ духовномъ одиночестві, хотя по дарованіямъ, по уму, по оригинальности они стоятъ многими головами выше признанныхъ величинъ. Таковъ былъ Константинъ Леонтьевъ, самый крупный, единственный крупный мыслитель изъ консервативнаго лагеря, да и вообще одинъ изъ самыхъ блестящихъ и своеобразныхъ умовъ въ русской литературів. Катковъ былъ первымъ политическимъ публицистомъ консерватизма, тутъ онъ царилъ, но никогда онъ не былъ мыслителемъ, философомъ консерватизма. Катковъ — эмпирическій кон-

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ жизни" 1904 г., Іюль.

серваторъ. Первымъ и единственнымъ философомъ консерватизма и, върнъе, даже не консерватизма, а реакціонерства, былъ К. Леонтьевъ <sup>1</sup>)

Бъдный Константинъ Леонтьевъ: его хуже чъмъ не знаютъ. самые образованные люди смѣшивають его со скучнымъ классикомъ Леонтьевымъ, соредакторомъ Каткова по «Русскому Въстнику». Вотъ ужъ иронія судьбы! К. Леонтьевъ мечталь о политическомъ вліянін, хотвлъ играть роль въ качествъ руководищаго реакціоннаго публициста, но въ этомъ онъ не позналъ самого себя. Дирижеромъ консервативной политики могъ быть Катковъ, трезвый, позитивный, умъло нащупывавшій реальную почву подъ ногами, а не Леонтьевъ, романтикъ и мечтатель, процовъдникъ изувърства во имя мистическихъ цълей, безумнаго реакціонерства, граничащаго сътаинственнымъ какимъ-то революціонерствомъ. К. Леонтьевъ не оставиль примътнаго следа въ исторіи русской мысли и русскихъ духовныхъ алканій. Для прогрессивнаго лагеря со всіми его фракціями онъ быль абсолютно непріемлемь и могь вызывать только отвращение и негодование, консерваторы же видели только поверхность его идей, схожую съ катковщиной, и не понимали его мистической глубины, его безумной романтичности.

Но люди нашего склада, должны задуматься надъ Леонтьевымъ, надъ печальной судьбой его. К. Леонтьевъ — страшный писатель, страшный для всего историческаго христіанства, страшный и соблазнительный для многихъ романтиковъ и мистиковъ. Этотъ одинокій, почти никому неизв'єстный русскій челов'єкъ во многомъ предвосхитилъ Ницше. Онъ уже приближался къ бездн'є апокалиптическихъ настроеній, которыми сейчасъ больны многіе изъ насъ, и въ христіанств'є онъ пытался открыть черты мрачнаго сатанизма, до того родного его больному духу. Леонтьевъ очень сложный писатель, глубоко противор'єчивый, и не сл'єдуєть каждое слово его понимать слишкомъ просто и буквально.

Въ мрачной и аристократической душѣ Леонтьева горъла эстетическая ненависть къ демократіи, къ мѣщанской серединѣ, къ идеаламъ всеобщаго благополучія. Это была сильнѣйшая страсть его жизни и она не сдерживалась никакими моральными прегра-

<sup>1)</sup> Въ славянофильскомъ лагеръ были выдающеся мыслители, какъ, напр. Хомяковъ, но старые славянофилы только на половину консерваторы и во всякомъ случаъ не реакціонеры. Эпигоны же ихъ ничтожны и жалки.

дами, такъ какъ онъ брезгливо отрицалъ всякую мораль и считаль все дозволеннымъ во имя высшихъ мистическихъ цёлей. Была у Леонтьева еще положительная страсть къ красотъ жизни, въ таинственной ея прелести, быть можеть, была жажда полноты жизни. За своеобразнымъ, дерзновеннымъ и жестокимъ, притворнохолоднымъ стилемъ его писаній чувствуется страстная, огненная натура, трагически-раздвоенная, пережившая тяжкій опыть гипнотической власти аскетического христіанства. Человѣкъ сильныхъ плотскихъ страстей и жажды мощной жизни влечется иногда непостижимо, таинственно къ полюсу противоположному, къ красотв монашества. Эстетическая ненависть къ демократіи и мѣщанскому благополучію, къ гедонистической культурф, и мистическое влеченіе къ мрачному монашеству довели Леонтьева до романтической влюбленности въ прошлыя историческія эпохи, до мистическаго реакціонерства. Онъ не выносиль умфренности и середины и дошель до самаго крайняго изувърства, сдълался проповъдникомъ насилія, гнета, кнута и висблицы. Но въ страшныхъ и отвратительныхъ словахъ Леонтьева чувствуется не реальный реакціонный политикъ-катковецъ, а безумный мечтатель, несчастный романтикъ, затерянный и погибающій въ чуждой для него эпохв.

Мы не придаемъ значенія реалистическимъ ув'вреніямъ Леонтьева. Человъкъ этотъ полагалъ смыслъ всемірной исторіи въ причудливомъ развитіи немногихъ избранниковъ во имя таинственныхъ мистическихъ цвлей. Только въ этомъ аристократическомъ цвътеніи онъ видель красу жизни и страдаль безумно отъ сознанія, что «либерально-эгалитарный прогрессъ» уносить человвчество въ противоположную сторону, къ царству мѣщанства, вызывающаго въ немъ брезгливость и отвращение эстета и аристократа, романтика и мистика. Какъ за соломинку, схватился онъ за Россію, за славянство, видель туть последнее свое упованіе, почти умирающую надежду спасти дорогой для него смыслъ міровой жизни. На Европу надежды нътъ, она должна дойти до последнихъ крайностей соціализма и анархизма (Леонтьеву это даже нравилось, какъ и всякая крайность), но черезъ Россію можно еще спасти міръ, а для этого нужно заморозить ее, остановить либерально-эгалитарный «прогрессъ», хотя бы ценой величайшихъ жертвъ, хотя бы самымъ мрачнымъ насиліемъ.

И К. Леонтьевъ ищеть спасенія въ византизмѣ. «Византизмъ далъ намъ всю силу нашу въ борьбѣ съ Польшей, со шведами, съ Франціей и Турціей. Подъ его знаменемъ, если мы будемъ

върны, мы, конечно, будемъ въ силахъ выдержать натискъ и цълой интернаціональной Европы, если бы она, разрушивши у себя все благородное, осмълилась когда-нибудь и намъ предписать гниль и смрадъ своихъ новыхъ законовъ о мелкомъ земномъ всеблаженствъ, о земной радикальной всепошлости»! 1) «Идея всечеловъческаго блага, религія всеобщей пользы, — самая холодная, прозаическая и вдобавокъ самая невъроятная, неосновательная изъ всъхърелигій» 2). Приведу еще рядъ мъстъ для общей характеристики Леонтьева.

«Какое дѣло честной, исторической, реальной наукѣ до неудобствъ, до потребностей, до деспотизма, до страданій? Къ чему эти не научныя сантиментальности, столь выдохшіяся въ наше время, столь прозаическія вдобавокъ, столь бездарныя? Что мнѣ за дѣло въ подобномъ вопросѣ до самыхъ стоновъ человѣчества»<sup>3</sup>). Леонтьевъ до страсти любилъ носить маску жестокости и надморальности.

«А страданія? Страданія сопровождають одинаково и процессъ роста и развитія и процессъ разложенія... Все болить у древа жизни людской»... 4) «Это все лишь орудія смізшенія. говорить онъ о современной передовой культуръ, -- это исполинская толчея, всехъ и все толкущая въ одной ступъ псевдо-гуманной пошлости и прозы; все это сложный алгебранческій пріемъ, стремящійся привести всёхъ и все къ одному знаменателю. Пріемы эгалитарнаго прогресса сложны, цель груба, проста по мысли, по идеалу, по вліянію и т. п. Цізль всего-средній человівкъ, буржуа. снокойный среди милліоновъ точно такихъ же среднихъ людей, тоже покойныхъ 5). «Прогрессивныя идеи грубы, просты и всякому доступны. Идеи эти казались умными и глубокими, пока были достояніемъ немногихъ избранныхъ умовъ. Люди высокаго ума облагораживали ихъ своими блестящими дарованіями; сами же идеи по сущности своей не только ошибочны, онъ, говорю я, грубы и противны. Благоденствіе земное вздоръ и невозможность; царство равномърной и всеобщей человъческой правды на землъвздоръ и даже обидная неправда, обида лучшимъ. Божественная истина Евангелія земной правды не объщала, свободы юридиче-

<sup>1)</sup> См. К. Леонтьевъ: "Востокъ, Россія в Славянство", т. І, ст. 98.

<sup>2)</sup> Тамъ же, ст. 105.

<sup>3)</sup> Т. І, ст. 145.

<sup>4)</sup> T. I, cr. 146.

<sup>5)</sup> T. I, er. 164.

ской не проповъдывала, а только нравственную, духовную свободу. доступную и въ цъпяхъ. Мученики за въру были при туркахъ; при бельгійской конституціи едва ли будуть и преподобные» 1). Такимъ рфжущимъ, дерзкимъ и крайнимъ стилемъ мало кто писалъ. За каждымъ словомъ клокочеть бользненная ненависть къ современной культурь, романтическая страсть къ былому. «Свернувши круго съ пути эмансипаціи общества и лицъ, мы вступили на путь эмансипаціи мысли». «Пора положить предёль развитію мёщански-либеральнаго прогресса! Кто въ силахъ это сделать, тотъ будетъ правъ и передъ судомъ исторіи» 2). «Ошибки, и пороки, и глупость, и незнаніе-однимъ словомъ все, что считается худымъ, приносить плоды и способствуеть невольному достижению той или другой таинственной и не нами предназначенной дѣли» В). «Стыдно было бы за человъчество, если бы этотъ подлый идеалъ всеобщей пользы, мелочнаго труда и позорной прозы восторжествоваль бы навъки!»... 4) «Глупо такъ слъпо върить, какъ върить нынче большинство людей, по-европейски воспитанныхъ, въ нъчто невозможное, въ конечное царство правды и блага на землв, въ мвщанскій и рабочій строй и безличный земной рай, осв'ященный электрическими солнцами и разговаривающій посредствомъ телефоновъ отъ Камчатки до мыса Доброй Надежды... Глупо и стыдно, даже людямъ, уважающимъ реализмъ, върнть въ такую нереализуемую вещь, какъ счастье человвчества, даже и приблизительно... Смъшно, отвергал всякую положительную, ограничивающую насъ мистическую ортодоксію, считая всякую подобную віру удівломъ наивности и отсталости, ноклоняться ортодоксіи прогресса, кумиру поступательнаго движенія»... 5) «Смѣсь страха и любви-воть чѣмъ должны жить человъческія общества, если они жить хотять... Смесь любви и страха въ сердцахъ... Священный ужасъ передъ извъстными идеальными предълами; любящій страхъ передъ нъкоторыми лицами: чувство искреннее, а не притворное, только для нолитики; благоговъніе, при видъ даже одномъ, иныхъ вещественныхъ предметовъ... 6) «Какъ я, русскій человѣкъ, могу понять, скажите, что сапожнику повиноваться легче, чвить жрецу или воину, жре-

<sup>1)</sup> T. I, CT. 265.

<sup>2)</sup> T. I, cr. 283.

з) Т. 1, ст. 294.

<sup>4)</sup> T. I, cr. 300.

<sup>5)</sup> T. II, cr. 38.

<sup>6)</sup> T. II, cr. 39,

цомъ благословленному?» 1). А вотъ слова, роднящія Леонтьева съ Ницше, котораго онъ не зналъ, а лишь предвосхищалъ: «Для того, кто не считаеть блаженство и абсолютную правду назначеніемъ человічества на землі, ніть ничего ужаснаго въ мысли, что милліоны русскихъ людей должны были прожить цёлые века подъ давленіемъ трехъ атмосферъ-чиновничьей, пом'вщичьей и церковной, хотя бы для того, чтобы Пушкинъ могъ написать Онвгина и Годунова, чтобы построили Кремль и его соборы, чтобъ Суворовъ и Кутузовъ могли одержать свои національныя поб'яды... Пбо слава... ибо военная слава.... да, военная слава царства и народа, его искусство и поэзія -факты; это реальныя явленія действительной природы; это цели достижимыя и, вместе съ темъ, высокія. А то безбожно-праведное и плоско-блаженное человъчество, къ которому вы исподволь и съ разными современными ужимками хотите стремиться, такое человъчество было бы гадко, если бы оно было возможно»... 2) «Именно эстетику-то приличествуетъ во времена неподвижности быть за движеніе, во времена распущенности за строгость; художнику прилично было быть либераломъ при господствъ рабства; ему слъдуетъ быть аристократомъ по тенденціи при демагогіи, немножко libre penseur при лицемфрномъ ханжествь, набожнымъ при безбожіи»... 3) Это страшно характерный для Леонтьева рецепть, онъ туть выдаеть себя, но, къ сожальнію, какъ мы увидимъ ниже, самъ не всегда следовалъ эстетическому императиву. Приведу еще нъкоторыя характерныя мъста: «Культура съ прежнимъ зломъ дала міру такое обиліе великихъ умовъ... Культура же новая, очищенная-въ области мысли даеть намъ или безспорно бездарныхъ Бюхнеровъ или Гартмановъ даровитыхъ, но дъйствительную благотворность прогресса»... 4). отрицающихъ «Въ трудныя и опасныя минуты исторической жизни общество всегда простираетъ руки не къ ораторамъ или журналистамъ, не въ педагогамъ или законникамъ, а къ людямъ силы, къ людямъ, новелѣвать умѣющимъ, принуждать дерзающимъ!» 5) У Леонтьева быль эстетическій культь насилія, и само христіанство, какъ я постараюсь показать, онъ умудрялся истолковывать, какъ религію мрачнаго насилія, страха, а не любви. «Европейская мысль покло-

<sup>1)</sup> Т. П. ст. 45.

<sup>2)</sup> T. II, cr. 50.

<sup>3)</sup> T. II, cr. 56.

<sup>4)</sup> T. II, cr. 70.

<sup>5)</sup> T. II, CT. 81.

вяется человъку потому только, что онъ человъкъ. Поклоняться она хочеть на за то, что онъ герой или пророкъ, дарь или геній. Неть, она поклоняется не такому особому и высокому развитію личности, а просто индивидуальности всякаго человъка и всякую личность желаеть сдёлать счастливой, равноправной, покойной, надменно-чистой и свободной въ предвлахъ извъстной морали. Это-то исканіе всечелов'яческой равноправности и всечелов'яческой правды, исходящей не отъ положительного вероисповеданія, а отъ того, что философы зовуть личной, автономной нравственностью, это-то и есть ядь, самый тонкій и самый могучій изъ всёхъ столь разнородныхъ заразъ, разлагающихъ постепеннымъ дъйствіемъ своимъ всѣ европейскія общества» 1). Это уже полное отрицаніе морали, столь характерное для Леонтьева. «И тутъ царство этой правды! И туть личность, личность, личность!.. И туть свобода!.. И тутъ европейскій индивидуализмъ, столь убійственный для настоящей индивидуальности, т. е. для исключительнаго, обособленнаго, сильнаго и выразительнаго развитія характеровъ! И туть автономическая, самоопредвляющаяся мораль, гордая и въ то же время мелкая, фарисейская «честность» 2). «Для пониманія поэзіи нужна особаго рода временная лень, не то веселая, не то тоскующая, а мы теперь стыдимся всякой, даже и самой поэтической лени» 3). «Большая противу прежняго свобода привела личность только къ большей безцветности и ничтожеству... изъ которыхъ она выходить лишь въ тв минуты, когда жизнь хоть сколько нибудь возвращается къ старому» 4). «Соціалисты вездѣ вашъ умѣренный либерализмъ презираютъ... французскіе соціалисты и вообще крайніе радикалы презирають всёхъ этихъ Эм. Жирарденовъ, Тьеровъ и Жюль Фавровъ... И они правы въ своемъ презрѣніи... И какъ бы не враждовали эти люди противъ настоящихъ охранителей или противъ формъ и пріемовъ охраненія, имъ неблагопріятнаго, но всѣ существенныя стороны охранительныхъ ученій имъ самимъ понадобятся. Имъ нуженъ будетъ страхъ, нужна будетъ дисциплина; имъ понадобятся преданія покорности, привычка къ повиновенію; народы, удачно экономическую жизнь свою пересоздавшіе, но ничемъ на земле все-таки неудовлетворимые, воспылають тогда

<sup>1)</sup> T. II, cr. 93.

<sup>2)</sup> T, II, cr. 95.

a) T. II, cr. 144.

<sup>4)</sup> T. II, cr. 154.

новымь жаромъ къ мистическимъ ученіямъ» 1)... «Съ одной стороны, я уважаю барство; съ другой, люблю наивность и даже грубость мужика. Графъ Вронскій или Онбгинъ, съ одной стороны, а солдать Каратаевъ и кто?.. ну, хоть бирюкъ Тургенева для меня лучше того «средняго» мѣщанскаго типа, къ которому прогрессъ теперь сводить мало-но-малу всёхъ и сверху и снизу, и маркиза и настуха <sup>2</sup>). «Для развитія великихъ и сильныхъ характеровъ необходимы великія общественныя несправедливости, т. е. сословное давленіе, деспотизмъ, опасности, сильныя страсти, предразсудки, суевврія. фанатизмъ и т. д., однимъ словомъ все то, противъ чего борется XIX въкъ» в). «Всъ истинные поэты и художники въ душъ любили дворянство, высшій св'ять двора, военное геройство и т. п.» 4). «Все изящное, глубокое, выдающееся чъмъ-нибудь, и наивное, и утонченное, и первобытное, и капризно-развитное и блестящее, и дикое, одинаково отходить, отступаеть передъ твердымъ напоромъ этихъ сърыхъ людей. Но зачемъ же обнаруживать по этому новоду холонскую радость?» 5). «Нѣтъ, я въ правѣ презирать такое бледное и недостойное человечество. - безъ пороковъ, правда, но и безъ добродътелей, -и не кочу ни шагу сдълать для подобнаго прогресса!.. И даже больше: если у меня нътъ власти, я буду страстно мечтать о поруганіи идеала всеобщаго равенства и всеобщаго безумнаго движенія; я буду разрушать такой порядокъ, если власть имъю, ибо я слишкомъ люблю человъчество, чтобъ желать ему такую спокойную, быть можеть, но пошлую и унивительную будущность» 6).

Я сдёлаль такъ много выписокъ, потому что Леонтьева у насъ совсёмъ не знаютъ, хотълось хоть немного познакомить съ нимъ. Видно, что это былъ крупный человъкъ и выдающійся писатель, оригинальный, доводившій все до послёдняго предёла. Его страстныя мысли полны для насъ глубокаго значенія, темы его могутъ и для насъ оказаться роковыми. За писаніеми Леонтьева чувствуется глубокая мука и безм'єрная тоска. Не нашель онъ для себя радости, и страданія его вылились въ злобной пропов'єди насилія и изув'єрства. Странное, таинственное у него лицо.

<sup>1)</sup> T. II, CT. 157.

<sup>2)</sup> Т. П, ст. 213.

<sup>3)</sup> T. II, CT. 215.

<sup>4)</sup> T. II, cr. 216.

<sup>5)</sup> Т. П, ст. 219.

в) Т. II, ст. 382.

Эстеть, имморалисть, революціонерь по темпераменту, гордый аристократь духа, плененный красотой могучей жизни, предвосхитившій во многомъ Ницше, романтически влюбленный въ силу былыхъ исторических эпохъ, тяготъющій къ еще невідомой, таинственной мистикв, и — проповваникъ монашескаго, строго традиціоннаго православнаго христіанства, защитникъ деспотизма полицейскаго государства. Туть какая-то иронія судьбы! Леонтьевъ хотіль спастись отъ пошлости, безвкусія, середины, мізщанства, дурного запаха прогресса и попаль въ мъсто нестерпимо-смрадное, въ которомъ нътъ ничего творческаго и оригинальнаго и красота оскверняется на каждомъ шагу. И быль онъ жестоко наказанъ. Никто не пожелаль слушать проповедника «самодержавія, православія и народности», порядочные люди затыкали носъ, носъ раньше ушей. Реакціонные единомышленники Леонтьева ничего не могли понять, имъ видна была только казенная сторона его міросозерцанія, и пользовались они ею для своихъ грязныхъ дель. Но Леонтьевъ мало полезенъ для реальныхъ, позитивныхъ целей реакціонной политики. Это быль глубоко индивидуальный мыслитель, оторванный отъ большого историческаго пути, предчувствовавшій многое слишкомъ рано, и роковая связь его съ реакціонной политикой была въ высшемъ смыслѣ для него случайной, глубоко трагичной. Жажда его была вѣчной и вмъсть съ тъмъ новой, въ сознаніи его загоралось что-то прекрасное и въ последнемъ счете справедливое, а на большомъ историческомъ пути своей родины пракитчески онъ подмораживалъ гниль, барахтался въ смрадной помойной ямв. Присмотримся ближе, какія теоріи строилъ Леонтьевъ, чтобы оправдать свою ненависть къ либерально-эгалитарному прогрессу и отстоять дорогой для него мистическій смысль всемірной исторіи, построить храмъ аристократическій и эстетическій.

Леонтьевъ, — романтикъ и мистикъ въ корнѣ своемъ, выступаетъ въ роли защитника своеобразнаго соціологическаго реализма
и даже натурализма. Онъ сторонникъ органической теоріи общества и набрасываетъ оригинальную теорію развитія (не безъ вліянія гораздо менѣе даровитаго Данилевскаго). Въ вопросѣ объ органическомъ развитіи обществъ мы постоянно встрѣчаемъ у Леонтьева ультра-реалистическіе и ультра-позитивные аргументы,
нѣсколько странные для мистика, но привычные для людей иного
направленія. Эта органическая теорія развитія сводится къ слѣ-

дующему: «Постепенное восхождение оть простайшаго къ сложнъйшему, постепенная индивидуализація, обособленіе, съ одной стороны, отъ окружающаго міра, а съ другой-отъ сходныхъ и родственныхъ организмовъ, отъ всехъ сходныхъ и родственныхъ явленій. Постепенный ходъ оть безцвітности, отъ простоты къ оригинальности и сложности. Постепенное осложнение элементовъ составныхъ, увеличение богатства внутренняго и въ то же время постепенное укрвиление единства. Такъ что высшая точка развития не только въ органическихъ телахъ, но и вообще въ органическихъ явленіяхъ, есть высшая степень сложности, объединенная нѣкіимъ внутреннимъ деспотическимъ единствомъ» 1). Государственные организмы проходять три періода: 1) «первичной простоты; 2) цвътущей сложности, и 3) вторичнаго смъсительнаго упрощенія» 2). Все это понадобилось для вывода: «эгалитарно-либеральный процессъ есть антитеза процессу развитія» 3). Современная Европейская культура съ торжествомъ свободы и равенства, по Леонтьеву, есть «вторичное смъсительное упрощеніе», т. е. разложеніе, упадокъ, дряхлость. По роковымъ, незыблемымъ органическимъ законамъ всякая нація, всякое государство разлагается и умираеть. И разложение наступаеть тогда, когда начинается «смѣсительное упрощеніе», когда либерально-эгалитарный прогрессъ разрушаетъ неравенство и разнообразіе. «Цвътущая сложность» есть величайшее неравенство положеній, величайшее разнообразіс частей, сдерживаемое деспотическимъ единствомъ.

Теорія Леонтьева есть разновидность органической теорія общества и вмѣстѣ съ тѣмъ историческій фатализмъ. Подобно позитивистамъ, онъ не признаетъ прогресса, а только развитіє, эволюцію. Онъ гордится своимъ объективнымъ, безсердечнымъ, жесткимъ реализмомъ и подозрительно много говоритъ о своей научности, о натуралистическомъ своемъ отношеніи къ человѣческимъ обществамъ, къ государственнымъ организмамъ. У Леонтьева нѣтъ и тѣни научнаго реализма и страстная натура его менѣе всего была способна къ объективности, да и подготовки у него не было надлежащей для научно-соціологическихъ изслѣдованій. Ему нужно было во что бы то ни стало отстранить ненавистную идею всеобщаго благоденствія, торжества правды и счавистную идею всеобщаго благоденствія, торжества правды и сча-

<sup>1)</sup> Т. І, ст. 137.

<sup>2)</sup> T. I, cr. 143.

<sup>3)</sup> Т. І, ст. 144.

стья на землѣ путемъ освободительнаго и уравнивающаго прогресса. Во имя этой субъективной, страстной, совсѣмъ не реальной и не научной цѣли онъ и схватился за совершенно несостоятельную органическую теорію развитія и умиранія націй и государствъ. Кромѣ натуралистической соціологіи у Леонтьева была еще мистическая философія исторіи; служили онѣ одной и той же цѣли, но совершенно не были между собой связаны.

О философіи исторіи этой мы будемъ говорить въ связи съ его пониманіемъ христіанства. Опровергать органически-натуралистическое пониманіе обществъ, націй и государствъ нѣтъ охоты, настолько уже признана несостоятельность всёхъ этихъ попытокъ въ современной соціологической методологіи 1). Прежде всего нужно считать твердо установленнымъ, что натуралистическій методъ неприманимъ къ общественнымъ наукамъ, онъ приводить лишь къ совершенно фиктивнымъ аналогіямъ. Жизнь обществъне есть жизнь органическая въ біологическомъ смыслів этого слова и понятіе смерти оть старости можеть быть применено къ нимъ лишь въ переносномъ и условномъ смыслъ. Но что обнаруживаетъ полнъйшую наивность и некритичность Леонтьева, такъ это его въра въ органические законы историческаго развития. Нелепость и противоречивость самого понятія «историческаго закона», «закона развитія» достаточно теперь обнаружена Риккертомъ и целымъ рядомъ гносеологовъ и методологовъ общественной и исторической науки. Индивидуальное своеобразіе всякаго развитія, всякой «исторіи» не допускаеть установленія законом'врности для конкретнаго хода жизни. Настаивать на неумолимомъ ходъ якобы органическаго развитія обществъ болве приличествовало бы дарвинисту или экономическому матеріалисту, чамъ Леонтьеву 2). Какъ это умудрился онъ соединить историческій фатализмъ, увфренность въ натуралистически неизбъжной гибели національныхъ культуръ на извъстномъ году жизни, съ христіанской мистикой? Тутъ страстная воля

<sup>1)</sup> Во II главъ "Личность и общество" моей книги "Субъективизмъ и индивидуализмъ въ общественной философіи" я подвергь критикъ органическую теорію общества. Къ ней я отсылаю, такъ какъ и сейчасъ вполнъ раздъляю приводимые тамъ соціологическіе аргументы.

<sup>2)</sup> На эло человъколюбцамъ Леонтьевъ говоритъ: "У идей нътъ гуманнаго сердца. Идеи неумолимы и жестоки, ибо онъ суть ничто иное, какъ ясно или смутно сознанные законы природы и исторін". Т. І, ст. 25. Такія путанныя утвержденія возможны лишь въ устахъ самыхъ наивныхъ матеріалистовъ и позитивистовъ.

ослѣпляла его разумъ. У Леонтьева совершенно отсутствуетъ идея свободы, къ которой приводитъ насъ и религія, и философія, и наука. Ненависть его къ демократической свободъ доходила до того, что онъ соединилъ мрачныя апокалиптическія предсказанія съ чисто натуралистической апологіей смерти націй и государствъ.

Между тѣмъ какъ реальная общественная наука нашихъ дней смиряется передъ философскимъ и религіознымъ ученіемъ о свободѣ, видитъ природу общества въ психическомъ взаимодѣйствіи индивидуальностей и интимную сущность историческаго процесса въ свободномъ творчествѣ человѣчества. Поэтому наука отказывается отъ историческихъ предсказанів и тайну будущаго отдаетъ въ вѣдѣніе религіозной свободы.

Въ тесной связи съ ученіемъ Леонтьева объ органическомъ развитіи стоить его теорія національных типовъ и національной миссіи Россіи. Всв націи Европы, всв культуры Запада подошли къ страшному предълу, вступили на путь органическаго разложенія и смерти, «цвътущая сложность» для нихъ въ прошломъ, въ эпохѣ Возрожденія и т. п. Тамъ, въ Европѣ, все загубилъ уравнивающій и дезорганизующій прогрессъ демократіи. Въ западной культурѣ XIX въка Леонтьевъ уважаетъ только пессимизмъ, только Шопенгауэра и Гартмана, которые честно возстали противъ иллюзій «прогресса», противъ эвдемовистическихъ упованій. Разцвіть культуры, — «цвътущая сложность», возможенъ лишь для Россіи, для славянства, объединеннаго не либерально-демократическими, разлагающими принципами, а византійскими, организующими. Такимъ образомъ на Россію возлагается великая миссія быть оплотомъ мірового охраненія отъ страшной гибели, всеобщаго разложенія, смерти всвхъ государственныхъ организмовъ. Но миссія будеть лишь тогда выполнена, если Россія создасть совершенно своеобразную культуру, отличную отъ западно-европейской, Основами для такой оригинальной культуры Леонтьевъ считалъ не великія свойства русскаго національнаго духа, а византійское самодержавіе и византійское же православіе. Вотъ уже поистинъ гора родила мышы!

У Леонтьева была очень сложная и раздробленная душа и между частями ен было также мало связи, какъ и между частями его міровоззрвнія. «Цввтущую сложность», разнообразіе культуры, красоту, силу и индивидуальность Леонтьевъ любиль, какъ язычникъ, какъ эллинъ, а темныя стихіи его природы тянули къ мрачному византійству, къ монашескому аскетизму, къ самодержавію

п православію. Зачёмъ Леонтьеву нужна цвётущая культура, къ чему красивая сложность и разнообразіе, во имя чего этотъ культъ сильныхъ индивидуальностей, которыя губитъ современный «индивидуализмъ»? Религія Леонтьева всего этого не оправдываетъ, она проповёдуетъ личное спасеніе и путемъ къ нему считаетъ идеалъ монашества, по существу своему враждебный культуре и этой языческой любви къ красоте жизни. Леонтьевъ послушничествовалъ на Афоне и подъ конецъ жизни былъ монахомъ, спасался отъ ницшеанства, которое было въ его крови независимо отъ Ницше. Это былъ трагическій человекъ, раздвоенный до предёльвыхъ крайностей и въ этомъ онъ намъ близокъ и интересенъ.

Леонтьевъ не могъ осмыслить для себя всемірной исторіи, върнъе, она имъла для него два призрачныхъ смысла. То онъ понималъ міровой процессъ натуралистически, то мистически. Онъ поклонялся силъ, красотъ, героизму, индивидуальному цвъту жизни, и, на ряду съ этимъ смирялся передъ монашескимъ христіанствомъ. Его пугалъ ужасъ конца, предъла и онъ хватался за византійскую гниль въ порывъ отчаянія, изъ надлома, изъ духа противорьчія кому-то и чему-то... Въ чемъ же гарантія, что Россія выполнитъ свою миссію, создасть особенную культуру, не подвергнется европеизаціи, «либерально-эгалитарному» разложенію? Оригинальное творчество требуетъ презираемой Леонтьевымъ свободы, а этотъ несчастный человъкъ дошелъ до того, что возложилъ надежду свою, надежду отчаянія, на хорошо организованную полицію, на физическое насиліе, къ которому питалъ какую-то извращенную страсть.

Что смыслъ прогресса, либеральнаго и эгалитарнаго, можно понимать не эвдемонистически, что смыслъ этотъ можно видёть въ метафизическомъ освобожденіи, трансцендентномъ въ своихъ предѣльныхъ перспективахъ, а не въ мѣщанскомъ благополучіи и благоустройствѣ, объ этомъ Леонтьевъ и не подозрѣвалъ. Его реакціонный пессимизмъ есть только обратная сторона эвдемонизма, прогрессивнаго оптимизма съ этой ношлой вѣрой въ окончательное торжество безтрагичнаго счастья и блага на землѣ. Но можно вѣдь и совсѣмъ выйти изъ этого круга, стать по ту сторону эвдемонистическаго оптимизма и пессимизма, выше, постигнуть міровой и историческій процессъ въ его мистическихъ цѣляхъ. И тогда нелѣпымъ покажется тотъ выводъ, что нужно остановить прогрессъ потому что счастье на землѣ все равно не будеть и всякое благо-получіе пошло и низменно.

Въ своемъ натуралистическомъ рвеніи, въ своемъ притворномъ и несоблазнительномъ реализм'в Леонтьевъ отрицаеть всякія ижиности, всякую телеологію. Высшимъ критеріемъ для него какъ будто бы является развитое разнообразіе общественнаго организма, онъ дорожитъ индивидуальностью какого-то фиктивнаго целаго, а не живой человъческой индивидуальностью. Это поклоненіе Левіавану не заключаеть въ себъ никакой мистики и есть самое грубое реалистическое суевъріе, которое мы встръчаемъ у всъхъ позитивныхъ государственниковъ и нозитивныхъ сторонниковъ органической теоріи общества. Что же было съ мистикой, съ христіанствомъ Леонтьева, пока онъ такъ неудачно притворялся реалистомъ и создаваль себв кумира изъ государственнаго организма? Очень интересно разобраться въ Леонтьевскомъ толкованіи христіанства и его попыткахъ связать религію Христа, всю Его мистику съ реакціонной челов'яконенавистнической политикой. Это захватывающая, огромная по своему значенію тема и съ рішеніемъ ея связана судьба христіанства въ будущей челов'яческой исторіи.

Для Леонтьева христіанство не есть религія любви и радостной въсти, а мрачная религія страха и насилія. Больше всего онъ дорожилъ въ христіанствъ пессимистическими предсказаніями о будущемъ земли, о невозможности на ней царства Божьяго. Какъ это ни странно, но христіанина Леонтьева притягивало болве всего къ себъ учение о злъ, о безбожномъ и антихристскомъ началъ, заключенное въ религіи Христа. И Леонтьева я різшаюсь назвать сатанистомъ, надъвшимъ на себя христіанское обличіе. Его религіозный павосъ быль направлень на апокалиптическія предсказанія объ оскудіній любви, о смерти міра и страшномъ судів. Его радовало это мрачное будущее и не привлекала другая, положительная сторона предсказаній: о воскресенін, объ окончательной побъдъ Христа, о «новомъ небъ и новой землъ». Въ раздвоенной и извращенной природъ Леонтьева заложенъ былъ мрачный паеосъ зла, и насиліемъ онъ дорожиль больше всего на світь. Зловіщая у сторона апокалиптическихъ предсказаній даеть возможность истолковывать христіанство, какъ религію аристократическую, и это радуеть Леонтьева: «Ввчна она (церковь) — въ томъ смыслв, что если 30,000 или 300 человъкъ, или всего три человъка останутся върными церкви ко дню гибели всего человъчества на этой иланеть (или ко дню разрушенія самого земнаго шара) - то эти

30,000, эти 300, эти три человъка будуть одни правы и Господы будеть сь ними, а вст остальные милліоны будуть въ заблужденіш» 1). И Леонтьевъ хотвль, чтобы «всего три человъка» п радовался не столько ихъ спасенію, сколько «гибели остальныхъ милліоновъ». Эстеть и русскій предтеча Ницше восклицаеть: «Беру только пластическую сторону исторіи и даже на боль и страданія стараюсь смотрёть только такъ, какъ на музыкальныя красоты, безъ которыхъ и картина исторіи была бы не полна и мертва 2). И этотъ же человъкъ уже другимъ, византійски-православнымъ голосомъ восклицаетъ: «идея христіанскаго пессимизма, благодаря поторой весь естественный и никогда разумвется неисправимый трагизмъ нашей земной жизни представляется и оправданнымъ и сноснымъ... Страданія, утраты, разочарованія, несправедливости должны быть; они даже полезны намъ для покаянія нашего и для спасенія нашей души за гробомъ» 3). Древній язычникъ пропов'ьдываль красоту и дюбовь къжизни, а византіецъ-государственнополицейское насиліе, во власть котораго онъ целикомъ отдаваль универсальныя судьбы человъчества. Но этотъ гръшный человъкъ жаждаль индивидуального спосенія и приліпиль сердце свое къ аскетизму и монашеству, въ которомъ видель главную суть Х религіи Христа. Особенно не взлюбиль Леонтьевъ «сантиментальное» или «розовое» христіанство, въ которомъ обвиняль двухъ величайщихъ русскихъ геніевъ: Л. Толстого и Достоевскаго. Даже X Достоевскій казался «розовымъ» его черной душ'я! Такъ ненавистно было ему все, что пахло «моральной» проповъдью любви. Страхъ, страхъ, а не любовь-вотъ краеугольный камень! «Высшіе плоды вфры, -- напр., постоянное, почти ежеминутное расположение любить ближняго, - или никому недоступны, или доступны очень немногимъ; однимъ-но особаго рода благодати прекрасной натуры, другимъ-вследствіе многолетней молитвенной борьбы съ дурными навлонностями. Страхъ же доступенъ всякому: и сильному, и слабому, -- страхъ гръха, страхъ наказанія и здісь, и тамъ, за могилой... И стыдиться страха Божьяго просто смешно; кто допускаеть Бога, тотъ долженъ его бояться, ибо силы слишкомъ несоизмъримы. Кто боится, тотъ смиряется; кто смирятется, тотъ ищетъ власти надъ собой, власти видимой, осязательной»... Леонтьевъ не любилъ

<sup>1)</sup> Т. II, ст. 180.

<sup>2)</sup> T. II, cr. 215.

з) Т. П. ст. 224.

Бога и кощунственно отрицаль его благость. Богь быль для него темнымъ началомъ и онъ со страхомъ, со скрежетомъ зубовнымъ ноклонялся ему, какъ творцу зла въ мірѣ, благодарилъ его лишь за то, что можетъ во имя его призывать къ насилію, къ истязанію всего живого. Его приводили въ бъщенство всѣ попытки осуществить царство Божіе, царство любви на землів. «Любовь безъ смиренія и страха передъ положительнымъ вѣроученіемъ. горячая, искренняя, но въ высшей степени своевольная, либо тихо и скрыто гордая, либо шумно тщеславная, исходить не прямо изъ ученія Церкви; она пришла къ намъ не такъ давно съ Запада; она есть самовольный плодъ антрополатріи, новой віры въ земного человъка и въ земное человъчество, въ идеальное, самостоительное, автономическое достоинство лица и въ высокое практическое назначеніе всего «челов'вчества» здісь на землів» 1). «Христось не объщаль намъ въ будущемъ воцаренія любви и правды на этой земль, ньть! Онъ сказаль, что «подъ конецъ оскудветь любовь»... Но мы лично должны творить дела любви, если хотимъ себе прощенія и блаженства въ загробной жизни — воть и все»<sup>2</sup>). Такимъ образомъ совершенно отрицается религіозный смыслъ всемірной исторіи. «Віра въ божественность Распятаго при Понтійскомъ Пилать Назарянина, который училь, что на земль все невърно и неважно; все недолговъчно, а дъйствительность и въковъчность настануть после гибели земли и всего живущаго на ней: воть та осязательно-мистическая точка опоры, на которой вращался и вращается до сихъ поръ исполинскій рычагъ христіанской проповіди. Не полное торжество любви и всеобщей правлы на этой землк объщають намъ Христосъ и его апостолы, а напротивъ того, нъчто въ родв кажущейся неудачи евангельской проповеди на земномъ шарѣ, ибо близость конца должна совпасть съ последними попытками сделать всехъ хорошими христіанами...» 3) Леонтьевъ очень дорожить тамъ, что «на земла все неварно и все неважно» и что подъ конецъ мало будетъ «хорошихъ христіанъ»; ему это эстетически нравится. «Вфрно только одно, - точно, одно, одно только несомивнио, -- это то, что все здвшнее должно погибнуть! И потому на что это лихорадочная забота о земномъ благъ грядущихъ поколъній? На что эти младенчески-бользненныя мечты и восторги? День-

<sup>1)</sup> T. II, cr. 269.

<sup>2)</sup> T. II, et. 270.

з) Т. 11, ст. 285.

нашъ, въкъ-нашъ!» 1) «Братство по возможности и гуманность дъйствительно рекомендуются Св. Писаніемъ Новаго Завъта, для загробнаго спасенія личной души; но въ Св. Писаніи нигд'в не сказано, что люди дойдуть посредствомъ этой гуманности до мира и благоденствія. Христосъ намъ этого не объщаль... Это не правда: Христосъ приказываетъ, или совътуетъ всемъ дюбить ближнихъ во имя Бога, но съ другой стороны пророчествуеть, что его многіе не послушають» 2). И Леонтьевъ не послушаль, онъ послушаль лишь пророчество о томъ, что заповъдь любви не будеть исполнена, и на пророчествъ этомъ, а не на самой заповъди основалъ свою религію и политику. Онъ должень быль бы признаться, что таинственное ученіе Христа о дюбви ему непонятно и противно. «Передъ христіанскимъ ученіемъ добровольное униженіе о Господъ лучше и върнъе для спасенія души, чъмъ эта гордая и невозможная претензія ежечаснаго незлобія и ежеминутной елейности. Многіе праведники предпочитали удаленіе въ пустыню д'ятельной 🗙 любви; тамъ они молились Богу сперва за свою душу, а потомъ Х за другихъ людей; многіе изъ нихъ это делали потому, что очень Х правильно не надъялись на себя и находили, что покаяніе и молитва, т. е. страхъ и своего рода унижение върнъе, чъмъ претензія Х мірского незлобія и чемъ самоуверенность двятельной любви въ многолюдномъ обществъ. Даже въ монашескихъ общежитіяхъ опытные старцы не очень-то позволяють увлекаться діятельной и горячей любовью, а прежде всего учатъ послушанію, приниженію, пассивному прощенію обидъ... 3).

Темную ненависть къ міру и людямъ Леонтьевъ возвель въ религіозный догматъ, хотя втайнѣ любилъ не людей, о нѣтъ, а сладость міра и часто наивно обнаруживаль эту вторую половину своего существа. Онъ до послѣдней крайности довель древнее ученіе о Богѣ, какъ о властелинѣ и хозяинѣ, мрачномъ и карающимъ, и свелъ отношеніе между человѣкомъ и Богомъ нсключительно къ страху и повиновенію. Это не христіанское ученіе, въ немъ забыта идея Богочеловѣчества, интимнѣйшаго сближенія и единенія Божескаго и человѣческаго. Для современнаго, новаго религіознаго сознанія непріємлемъ и отвратителенъ далекій и стращный богь Леонтьева, которому онъ предлагаетъ служить черную мессу своей изувѣрской политикой.

<sup>1)</sup> T. II, CT. 290.

<sup>2)</sup> T. II, cr. 300.

<sup>3)</sup> T. II, CT. 301.

Мив всегда представлялось кощунственнымъ, ненавистнымъ и низкимъ всякое ученіе о Богь, какъ власти, и о человъческомъ отношеній къ нему, какъ повиновеній. Власть и повиновеніе самыя грязныя, самыя подлыя слова, какія только существують на человъческомъ языкъ. Взяты слова эти изъ самой позорной области человъческой жизни и хотять примънить ихъ къ самому святому и неизреченному. Новый человъкъ, тоскующій по религіозному смыслу жизни, не приметь никогда религіи власти и страха, онъ проклинаеть эти темные призраки прошлаго, которые довели его до муки богоборчества, влечеть его только религія свободы и неразгаданной еще любви. Новое религіозное сознаніе, такъ мучительно желанное религіозное Возрожденіе должно претворить въ себъ весь дорогой для насъ опыть новой исторіи: и сарое уже Возрожденіе, въ которомъ родился новый человікь, и возстаніе разума, и декларацію правъ человіка и гражданина великой революціи, и современный соціализмъ и анархизмъ, и бунтъ Ивана Карамазова и Ницие, и провалы декаданса, и кажущееся богоборчество, и жажду безмърной свободы. Мы не можемъ уже быть только язычниками или только христіанами въ исторически ограниченномъ смыслѣ этого слова, мы должны выйти изъ противоположенія религіознаго тезиса язычества и религіознаго антитезиса христіанства, хотимъ полюбить міръ новой любовью. Мы можемъ вмистить уже большую полноту откровенія, чімъ предшествующія религіозныя эпохи. Религія нельзя выдумать, она можеть лишь открыться, но полнота религіознаго откровенія достигается лишь на протяженіи всего историческаго процесса, почва для него создается лишь безконечнымъ опытомъ человъческимъ и потому религіозному творчеству нътъ предвла. Новое человвчество боролось противъ авторитета въ религіи, противъ теологическаго деспотизма и мракобісія, герои мысли шли въ борьбъ этой на костры и мы должны благоговънно принять наследіе этой борьбы. Мы не признаемъ никакого авторитета. никакой вижшней, навязанной намъ данности въ религіи, а лишь внутренній нашъ мистическій опыть, которымъ мы связываемь себя съ тъмъ, что открывалось въ прошломъ, и метафизическій разумъ нашъ, которымъ религіозный опытъ превращается въ религіозное ученіе.

Леонтьевъ самъ во многимъ очень многомъ былъ новымъ человъкомъ, но извращенная природа его вела къ тому, что въ религіи и политикъ онъ сдълался настоящимъ садистомъ, исповъдывалъ культъ

сладострастія мучительства и истязанія. Корень изувѣрской и вмѣстѣ съ тѣмъ романтической реакціонности Леонтьева я вижу въ томъ, тто онъ забыль и не хотѣлъ знать самой несомнѣнной истины религіознаго откровенія, данной и въ религіи Христа—безмѣрной цѣнности человѣческаго лица, образа и подобія Божьяго, потенціальнаго абсолютнаго, котораго нельзя превращать въ средство. Онъ много говорить о своей эстетической любви къ индивидуальности, но сверхміровое значеніе всякой живой индивидуальности было ему чуждо и непонятно. Поэтому для міра и людей у Леонтьева было только зло и мракъ, насиліе и страхъ. Леонтьевская философія насилія и реакціи въ концѣ концовъ сводится къ слѣдующему чудовищному софизму: христіанская религія предсказываеть торжество зла на землю, слюдовательно нужно служсить злу, чтобы предсказанія оправдались.

Его въчно манила сатанинская тънь христіанства и онъ пользовался религіей любви лишь для того, чтобы узаконить мученія. Леонтьевъ быль однимъ изъ самыхъ страшныхъ циниковъ въ исторіи христіанства, но въ цинизм'я этомъ есть соблазнъ, съ которымъ должны считаться христіане нашихъ дней, желающіе оправдать либерально-эгалитарный прогрессъ. Вѣдь проблема отношенія религін Христа къ прогрессу, къ культур'я до сихъ поръ остается открытой и роковой, больной для новыхъ религіозныхъ исканій. Христіанину не такъ трудно будеть опровергнуть Леонтьева, можно сравнительно легко показать, что на немъ почилъ духъ антихристовъ, духъ сатанинскій, но чемъ заменить эту реакціонную ложь. какъ быть съ темъ, что христіанство велить все же отворачиваться отъ міра, какъ возможна христіанская политика? Вл. Соловьевъ не столько решилъ этотъ вопросъ, сколько притупилъ его остроту, механически какъ то признавъ либерально-эгалитарный прогрессъ. Леонтьевъ былъ однимъ изъ самыхъ смѣлыхъ, дерзкихъ и крайнихъ мыслителей и величина онъ крупная. Собратья же его по реакціоннымъ вожделеніямъ все мелкота, и брезгливый человъкъ не можетъ заставить себя подойти къ этимъ предателямъ.

Можно избѣжать софизмовъ Леонтьева, но несомнѣнно все-таки, что христіанство далеко не «розовая» религія, что есть въ немъ много мрачнаго, почти жестокаго, отворачивающагося отъ міра. Есть въ религіи этой книга таинственная, неразгаданная, полная символической красоты— «Откровеніе св. Іоанна», радостная для немногихъ, но страшная, безнадежная, бездонно-мрачная для тѣхъ, «которыхъ имена не записаны въ книгѣ жизни Агнца, закланнаго

оть созданія міра». Положимъ, религія Христа не оправдываетъ реакціоннаго наувърства Леонтьева, онъ слишкомъ кощунственно у богохульно присвоиль себъ и своему любимому деспотическому государству миссію суда и кары Божьей. Но какъ христіански оправдать «либерально-эталитарный» прогрессъ, радость жизни и многое дорогое для насъ. Почему историческое христіанство такъ часто видъло богоборчество въ освободительномъ прогрессъ? Быть можеть, еще что то новое должно намъ религіозно открыться, быть можеть, начало уже открываться въ новой исторіи, въ метафизическомъ разумъ и въ новомъ мистическомъ опытъ, а отрывавшееся былое должно быть признано лишь частной, однобокой, неполный истиной.

Леонтьевъ быль самымъ крайнимъ государственникомъ, у него быль настоящій культь деспотической власти, поклоненіе государственному насилію. «Сильны, могучи у насъ только три вещи: византійское православіе, родовое и безграничное Самодержавіе наше и, можегь быть, нашъ сельскій поземельный мірь» 1). Россія для него світилась лишь отраженнымъ світомъ Византін. силу и красу ея онъ видълъ не въ самобытныхъ творческихъ источникахъ, а въ заимствованныхъ византійскихъ началахъ. Въ Россію онъ не върилъ, смъялся надъ наивностью славянофиловъ, но върилъ онъ глубоко и поклонялся русской государственности, созданной вліяніемъ византизма и татарщины <sup>2</sup>). И Леонтьевъ упивается государственнымъ имморализмомъ. «Очень хорошіе люди иногда ужасно вредять государству, если политическое воспитани ихъ ложно, и Чичиковы и городничіе Гоголя несравненно инога полезнъе ихъ для цълаго» в). «Извъстная степень лукавства в политикъ есть обязанность...» 4) «Всякій обязань быть въ гос дарственныхъ дълахъ если не грубо-лживъ, то мудръ, яко зміг Нельзя строить политическія зданія ни на текучей водів вег ственныхъ интересовъ, ни на зыбкомъ пескъ какихъ-нибудь ч ствительныхъ и глупыхъ либеральностей...» 5) «Истинное з стіанство учить, что какова бы ни была, по личнымъ немоп

<sup>2) &</sup>quot;Мы прожили много, сотворили духомъ мало и стоимъ у ка то страшнаго предъла..., ст. 188. Это страшныя слова.

з) Т. І, ст. 103.

<sup>4)</sup> T. I, cr. 244.

<sup>5)</sup> Т. I, ст. 257.

своимъ, земная ісрархія, она есть отраженіе небесной» 1). «Государство обязано всегда быть грознымъ, иногда жестокимъ и безжалостнымъ, потому что общество всегда и вездв слишкомъ подвижно, бъдно мыслью и слишкомъ страстно» 2). «Нужно заранъе закалить наши силы теривніемъ и любовью къ предержащимъ властямъ за то уже только, что они власть...» 3) «Безъ насилія нельзя. Неправда, что можно жить безъ насилія... Насиліе не только побъждаеть, оно и убъждаеть многихь, когда за нимь, за этимъ насиліемъ есть идея» 4). «Если гдв поэзія и нравственность христіанская вполн' заодно, такъ это въ подобныхъ случаяхъ безкорыстныхъ движеній въ пользу высшихъ и власть им'вющихъ» 5). «Вождей создаетъ не парламентаризмъ, а реальная свобода, т. е. нъкоторая свобода самоуправства. Надо умъть властвовать беззаствичиво!» 6) Леонтьевъ исповъдываль мистицизмъ власти, обоготворяль государство, мистическій же смысль свободы быль для него сокрыть, въ этомъ было его уродство и калъчество. Онъ не исполняль своей собственной эстетической заповъди: «художнику прилично было бы быть либераломъ при господствъ рабства; ему следуеть быть libre penseur'омъ при лицемерномъ ханжестве». Самое непонятное, какъ это тонкій эстетикъ Леонтьевъ не чувствоваль дурного запаха не только насильственной государственности, но и всякой государственности, всегда вёдь уродливой, всегда замаранной грязью! Объ эмпирическихъ проявленіяхъ нашей византійски-татарской государственности и говорить нечего, тутъ для восторговъ совстмъ нужно не имъть органовъ обонянія. Но сейчасъ я приведу мъсто изъ Леонтьева, въ которомъ сказалась его революціонная натура. Онъ вдругь делается защитникомъ мистического анархизма, 7) и это страшно для насъ важно.

Разсказываетъ онъ два дѣла, дѣло раскольника Куртина, заклавшаго родного сына своего въ жертву Богу, и казака Кувайцева, который отрылъ трупъ любимой женщины, отрубилъ налецъ и руку и держалъ у себя подъ тюфякомъ. Куртина и Кувайцева

<sup>1)</sup> Cr. 41, T. II.

<sup>2)</sup> T. II, CT. 43.

<sup>3)</sup> T. II, cr. 48.

<sup>4)</sup> T. II, cr. 80.

<sup>5)</sup> T. II, cr. 278.

<sup>6)</sup> T. II, cr. 167.

<sup>7)</sup> Употребляю это выраженіе не въ томъ спицефическомъ смысль, какой оно нынъ получило у "мистическихъ анархистовъ".

судить судъ государственный, имъ грозитъ тяжкое наказаніе и въ Леонтьевв просыпается весь его романтизмъ. «Обыкновенный судъ, точно также какъ и справедливая полицейская расправа, суть проявленія «правды вившней» и ни государственный судь, ни судъ такъ называемаго общественнаго мивнія, ни полицейская расправа, не исчерпывають безконечных правъ личнаго духа 1), до глубины котораго не всегда могутъ достигать общія правила законовъ и общеновальныя мизнія людей. Судья обязанъ карать поступки, нарушающіе общественный строй, но тамъ только сильна и плодоносна жизнь, гдв почва своеобразна и глубока даже въ незаконныхъ своихъ произведеніяхъ, Куртинъ и Кувайцевъ могутъ быть героями поэмы болве, чемъ самый честный и почтенный судья, осудившій ихъ вполн'в законно» 2). Безконечныя права личнаго духа — вотъ святыня, которой Леонтьевъ такъ часто измѣнялъ и которую долженъ былъ бы чтить всякій романтикъ и мистикъ, «Куда обратится взоръ человъка, полнаго ненависти къ инымъ бездушнымъ и сухимъ сторонамъ современнаго европейскаго прогресса»? В) Это уже романтическая тоска по воль, тоска «личнаго духа», «безконечныя права» котораго поруганы государственностью, позитивнымъ устройствомъ жизни.

Леонтьевъ быль необыкновенно умный и даровитый человъкъ, но въ политикъ-малое дитя, ничего въ ней не понималъ и за его пропов'ядью реальныхъ зв'трствъ и насилій чувствуется лепетъ романтика, растерявшагося отъ ужасовъ и уродствъ буржуазной культуры, тоскующаго по «прошлому величію», по Моисею, входившему на Синай, по эллинамъ, строившимъ изящные акрополи, по римлянамъ, ведшимъ Пуническія войны, по геніальномъ красавцѣ Александрѣ, по апостоламъ, мученикамъ, поэтамъ и рыцарямъ. И у насъ есть эта тоска, это отвращение къ надвигающемуся царству мъщанства и ощущаемъ мы, что была какая-то крупная правда въ безумномъ романтизмъ Леонтьева. Посмотримъ, можеть ли быть романтикъ не реакціонеромъ, можетъ ли быть мистицизмъ, не оправдывающій старую власть, а бросающій ей вызовъ во имя свободы и безконечныхъ правъ личнаго духа? Не принадлежить ли будущее мистическому анархизму 4) и надъисторическому, обращенному впередъ аристократизму.

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> T. II, cr. 17.

<sup>3)</sup> T. II, cr. 18.

<sup>4)</sup> Т. е. анархизму на религіозной и не позитивной почвъ.

Можно ли совмѣстить мистицизмъ съ культомъ позитивной государственности? Или иначе: какъ примирить теократію со всякой другой, не божеской кратіей, какъ религіозно оправдать власть, суверенность государства? Думаю, что государственный позитивизмъ во всѣхъ его видахъ и разновидностяхъ въ корнѣ своемъ противенъ всякому мистицизму, всякому идеализму, всякому романтизму настроенія. Знаю, что исторія создавала очень яркія формы мистицизма власти, примѣръ тому нашъ Леонтьевъ, что государственность слишкомъ часто злоупотребляла религіозной санкціей, но ссылками на эмпирическіе примѣры ничего вѣдь доказать нельзя, потому что можно доказать все.

Государственнымъ позитивизмомъ я называю теорію, которая видитъ источникъ правъ личности, «безконечныхъ правъ личнаго духа», въ государствъ, въ нъкой суверенной власти, подающей и распредвляющей эти права. Источникъ же государственной власти при этомъ можно понимать различно: одни могутъ видъть его въ суверенной, неограниченной вол'в монарха, другіе въ столь же суверенной и неограниченной вол'в народа; для однихъ форма государственной власти будеть объясняться религіознымъ авторитетомъ, для другихъ производственными, экономическими отношеніями. Къ типу государственнаго позитивизма можно отнести самыя противоположныя ученія, теоріи деспотическаго и монархическаго государства и полярно-противоположныя теоріи государства демократическаго и соціалистическаго. Общимъ признакомъ государственнаго позитивизма является подчинение «безконечныхъ правъ личнаго духа» государственной власти, которая все расцѣниваеть и все распредъляеть: въ деспотіи окончательно убиваеть не только «безконечныя права», но и самыя конечныя, элементарныя, въ демократіи «конечныя» права предоставляеть и справедливо делить ихъ между людьми, но съ «правами безконечными» она, власть эта, не можеть примириться по ограниченности и тупости своей природы. Въ позитивно-государственной деспотіи людямъ совсемъ не позволяютъ передвигаться, въ позитивно-государственной демократіи свободно нозволяють ходить по равнинъ, но всходить на высокія горы не позволяють ни тамъ, ни здісь. А всходить на высокія горы есть «безконечное право личнаго духа».

Государственному позитивизму противоположны ученія, которыя видять источникь, санкціонирующій государственную власть,

въ правахъ личности, въ «безконечныхъ правахъ личнаго духа», источникомъ же правъ неотъемлемыхъ и не подлежащихъ расценкъ считають внутреннюю природу личнаго духа. Естественно-правовая теорія государства должна признать права личнаго духа безконечными, абсолютными по своему источнику, власть же государства ограниченной и подчиненной. Предвлынымъ идеаломъ человвческаго общежитія типъ противоположный государственному позитивизму долженъ признать окончательное безвластіе, замѣну союза государственнаго, всегда насильственнаго, свободнымъ, мистическилюбовнымъ союзомъ. Культъ власти, которымъ заражены не только реакціонеры и консерваторы, но также и прогрессисты и революціонеры, долженъ быть зам'вненъ культомъ свободы, и челов'вческая воля должна воспитываться въблагоговъйномъ уважении не къ государственности, хотя бы и самой демократической, а къ «безконечнымъ правамъ личнаго духа». Но позитивизмъ не признаетъ ни «личнаго духа», ни «безконечныхъ правъ» его, ни какихъ бы то ни было неотъемлемыхъ, безусловно 'цвнныхъ правъ. Признать и освятить эти безконечныя права можеть только мистицизмъ. И передъ нами стоить въчный роковой вопросъ: что мистично, что ближе къ Богу — личный духъ или государство? безконечныя права перваго или власть второго? Что религіозно благословляеть мистицизмъ: свободу или власть? Какъ бы предвосхищая отвъть, спросимъ еще: что мистичнъе, что религіознъе - любовь или насиліе? живой «образъ и подобіе Божіе» или позитивная государственность, Левіафанъ?

Теократическая разновидность государственнаго позитивизма впала въ кощунственный софизмъ, въ столь грубую ложь, что прямо поражаешься, какъ могли ее терпъть. Реакціонные теократы примънили къ ученію о государствъ то, что было примънимо лишь къ ученію о церкви и тъмъ унизили святость церкви, соблазнились однимъ изъ искушеній діавола въ пустынъ, на которое Христосъ отвътилъ: «отойди отъ меня, сатана, ибо написано: Господу Богу твоему поклоняйся и ему одному служи». Теократъ долженъ былъ бы учить, что Духъ Божій почилъ на церкви, на мистическомъ союзъ любви, видъть лишь въ ней соборное начало, возвышающееся надъ личнымъ духомъ и въ ней лишь поклониться Господу Богу своему, а онъ дълается государственникомъ и поклоняется кому-то въ позитивномъ союзъ насилія, но другому, не Богу уже поклоняется, а царству міра сего и князю его. Истинная теократія можеть проповъдывать только замъну государства

перковью, неизвержение союза насилия, царства князя міра сего и водвореніе союза любви, можеть оправдывать лишь мистическій строй жизни, а не позитивный. И только того мы станемъ слушать, кто признаетъ религіозную святость «безконечныхъ правъ личнаго духа». Государство не можеть быть посредникомъ между личнымь духомь и Богомь. Личный духь безконечень и божественъ по природъ своей, - государство ограничено и позитивно. Духъ Божій почиль, отобразиль свою безконечность не на коллективной единицъ государственной, не живой и не реальной, а на личномъ духъ человъческомъ, второмъ, становящемся абсолютнымъ. Мистическое и божеское мы видимъ только въ личномъ духѣ и только черезъ него государственность можеть быть освящена, поскольку она смирить свою власть передъ его «безконечными правами». Всякая насильственная государственная власть отъ лукаваго, она есть дътище злого начала въ міръ, того метафизическаго начала связанности, въ освобожденіи отъ котораго нужно видеть смыслъ мірового процесса. Мы не вѣримъ позитивистическимъ сказкамъ о томъ, будто бы миссіей насильственной государственности была борьба со зломъ, съ несовершенствами человъческой природы. Сама она во злъ родилась и злу служила. Въ глубинъ прошлаго, это насиліе коренилось въ метафизическомъ первоисточникъ зла въ міръ, въ далекомъ будущемъ оно павняеть тъхъ, которые продають безконечность своихъ правъ, свое первородство за земное довольство, мъняютъ въчность на ограниченное царство міра сего. Мы уже виділи, что Леонтьевъ дівлается настоящимъ сатанистомъ, когда поклоняется не Господу Богу своему, а насильственной государственности. Онъ погибъ, погому что не могъ разгадать той тайны, что прекрасна и романтична только свобода, что мистична только безконечная природа личнаго духа, что насильственная государственность всегда позитивна, утилитарна, уродлива въ своей ограниченности. Какъ это Леонтьевъ не понималь и не видъль, что ненавистный ему привкусъ земного довольства людей, земного благоустройства имветь именно насильственная государственность, а свобода, по природъ своей трагическая, выводить нась за грани даннаго міра! Свободъ личнаго духа можеть положить предаль лишь любовь, но все же свободная любовь, все же освобождающая личный духъ до последнихъ предъловъ. Богъ-абсолютно сущая свобода и любовь. Власть же и страхъ отъ лукаваго.

То, что мы говорили о государственности должно быть при-

мѣнено и къ семъѣ, и къ другимъ малымъ левіаванамъ. Личный духъ съ безконечными правами (конкретная, живая множественность бытія) Абсолютный Духъ, свободный и любовный мистическій союзъ множества индивидуальныхъ духовъ въ Духѣ Единомъ 1) (въ единеніи этомъ достигается абсолютная полнота бытія)—только эти три элемента оправдываются истиннымъ мистицизмомъ и для власти и насилія тутъ нѣтъ мѣста 2). Старое пониманіе неба, какъ авторитета и власти, вело къ оправданію насильственной власти земной, новое же свободное пониманіе неба, освятитъ и укрѣпитъ земную свободу и безвластіе.

Левъ Толстой угадалъ какую-то огромную правду въ своемъ ученій объ идеалистическомъ безвластій и будеть оно крапнуть въ сознаніи будущаго. Но онъ ошибался въ путяхъ осуществленія. отвергая всякую реальную политику, всякую борьбу силь. Вакунинъ и ученики его тоже что-то постигли, но впали въ другое роковое недоразумъніе. Они надъялись убить насиліе въ міръ и укрвнить въ мірв свободу на почвв матеріализма и позитивизма. Но что можетъ матеріализмъ и позитивизмъ противопоставить вившнему насилію, отрицая внутреннюю бездонную природу личнаго духа и безконечныя права его? Ничего или опять-таки новую форму внёшняго насилія, допустимаго лишь какъ временное средство, но не какъ источникъ и цъль. У матеріалистовъ и нозитивистовъ натъ внутреннихъ творческихъ источниковъ для дарства свободы и потому въ последнихъ пределахъ они роковымъ образомъ впадають въ культивирование насильственной государственности.

Всякая романтика, враждебная культурѣ, должна быть признана реакціонной въ самомъ точномъ смыслѣ этого слова. И обычно одной своей стороной романтика отрицаетъ культуру, отвращенная ея буржуазностью, другой — служитъ преображенію

<sup>1)</sup> Т. е. церковь, а не государство.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Во избъжаніе недоразумъній должень оговорится, что употребляю здъсь слово "духъ" не въ его противоположности "илоти", а какъ принятое обозначеніе метафизическаго конкретнаго существа, которое вполнѣ признаю духовно-плотскимъ. Въ философской терминологіи понятіе "спиритуализма" имъетъ совершенно другое значеніе, чъмъ въ религіозно-культурной и моральной проблемъ аскетизма. Я ръшительный сторонникъ философскаго спиритуализма или панисихизма и вмъстъ съ тъмъ врагъ религіознаго и моральнаго спиритуализма, т. е. аскетизма.

культуры. Романтики влюблены въ первозданную стихію земную. Леонтьевъ врагь культуры и буржуазнаго прогресса, но онъ вместе съ темъ жаждетъ новой культуры, оригинальной и красивой. Въ мечтахъ своихъ онъ смотрить назадъ на первобытную природу, на красоту былого и тугъ онъ проваливается... Рестовраціи, возврата нъть и быть не можеть, можеть быть лишь возрождение, которое всегда есть новое творчество, рождение будущаго изъ свмени прошлаго. Да, многое въ прошломъ было прекрасно, и мы постоянно должны къ нему обращаться, но возвращение назадъ есть смерть, свободное возвращение-смерть иногда красивая, насильственное-смерть всегда уродливая. Подъ страхомъ смерти и изъ жажды бытія мы должны и хотимъ творить культуру, и не только культуру духовную, но и матеріальную. Метафизическій и религіозный смыслъ культурнаго прогресса въ томъ, что лишь его путемъ можетъ быть достигнута окончательная свобода и полнота универсальнаго бытія, на участіе въ которомъ каждый «личный духъ» имъетъ «безконечное право». Во имя этой мистической и романтической, таинственной цёли мы не можемъ и не хотимъ отказаться отъ культуры и прогресса.

«Либерально-эгалитарный» прогрессъ можетъ и долженъ быть утвержденъ и принятъ мистикомъ и романтикомъ, потому что цёль его не въ томъ, «чтобы французскій, нѣмецкій и русскій буржуа въ безобразной и комической своей одеждѣ благодушествовалъ бы «индивидуально» или «коллективно» на развалинахъ прошлаго величія...» Леонтьевъ не понималъ религіозно-метафизическаго смысла всемірно-историческаго прогресса, такъ какъ религіозность его была индивидуально-аскетической. На историческій процессъ въ концѣ концовъ у него былъ позитивистическій взглядъ и въ немъ вызывали справедливое отвращеніе, отвращеніе романтика, позитивныя цѣли и результаты прогресса.

Если царство демократіи и соціализма есть единственная ціль прогресса, а не временное его средство, если ограниченное благополучіе, благоденствіе и благоустройство, которые заставляють забыть о «безконечныхъ правахъ личнаго духа» будуть единственными результатами прогресса, то мы падаемъ въ объятія реакціонной романтики. Но это не такъ.

Въ эстетической и мистической ненависти Леонтьева къ демократіи и къ плебейской культурѣ есть какая-то правда, но есть и грубая ложь, грубое недоразумѣніе, въ которомъ мы должны разобраться. Я бы предложилъ такую парадоксальную лишь по внѣш-

ности формулу: торжество демократіи и соціализма во имя окончательнаго торжества аристократіи. Демократизмъ и соціализмъ лишь способъ выявленія истинной, надъисторической, мистической аристократіи, такъ какъ способомъ этимъ искореняется ложная, случайно-историческая, позитивная аристократія. Леонтьевъ романтически не понималь, какъ можно предпочесть сапожника жрецу или воину, но въдь бъда въ томъ и заключалась, что историческій жрецъ или воинъ слишкомъ часто бывалъ сапожникомъ въ самомъ подлинномъ смыслѣ этого слова, а у историческаго сапожника бывала душа рыцаря. Политическій и соціальный демократизмъ есть способъ устранить тв позитивныя, политическія и экономическія преграды, которыя закрѣпляють, и отнюдь не мистически закрвиляють, за сапожниками положение воиновъ и жрецовъ, а за истинными воинами и жредами-положение сапожниковъ. Вивств съ темъ политическій и соціальный демократизмъ есть путь, только путь, къ признанію «безконечныхъ правъ дичнаго духа», т. е. къ прими трансцендентнымъ. Слишкомъ элементарно настаивать на той истинъ, что рыцари духа узнаются не по политическимъ и экономическимъ прерогативамъ, созданнымъ позитивнымъ строемъ жизни, что аристократія можеть обнаружиться только тогда, когда обликъ человъческій опредъляется глубинами «личнаго духа», когда падаетъ та абберація, которая вызвана матеріальной исторической средой.

Въ исторической аристократіи были благородныя черты высшаго для своего времени человъческаго типа, къ когорому, сознаемся, мы питаемъ романтическую слабость, но черты эти искажались слишкомъ многимъ, въ буржуазіи же онъ исчезли окончательно. Страшно и трагично то, что демократическій прогрессъ какъ бы понижаетъ человъческій типъ, ведеть къ измельчанію, къ ослабленію культурнаго творчества. Это обратная сторона демократической справедливости, въ виду которой нельзя смотръть на демократическую культуру, какъ на цель и пределъ. Прогрессъ и культура антиномичны, туть есть трагическія противоржчія, изъ которыхъ нетъ эмпирическаго исхода. Но во всякомъ случат думается, что послѣ эпохи демократической справедливости, послѣ соціалистической эпохи организаціи человіческаго питанія должна наступить новая, свободная аристократическая эпоха, которую нужно готовить уже теперь не въ противодъйствіе демократіи и соціализму, а во исполненіе ихъ назначенія.

Мы не сторонники индивидуалистического аскетизма, поэтому не можемъ быть равнодушными къ организаціи матеріальной культуры человъчества. Реалистическая же наука и опыть не подсказывають намь для наступающаго историческаго періода другихъ путей организаціи матеріальной жизни, кромѣ коллективизаціи производства и соотвътственнаго измѣненія формъ собственности. Марксизмъ сказалъ много вѣрнаго о способахъ борьбы человъчества съ «природой» и объ отраженіи этой борьбы въ матеріальномъ стров жизни. И мы должны принять истину соціализма, что бы тѣмъ самымъ бороться противъ лже-религіознаго павоса соціализма, противъ культа соціальнаго демократизма, какъ пѣли, а не временнаго средства. Коллективная матеріальная, плотская жизнь человѣчества перестанетъ быть мѣщанской и плоской лишь тогда, когда она сдѣлается религіозно-эстетической, когда вернется нашей новой культурѣ коллективная мистическая чувственность былыхъ религіозныхъ эпохъ и соединится съ свободной индивидуальностью религіозныхъ эпохъ и соединится съ свободной индивидуальностью религіознаго настроенія.

Возможно ли мистическое безвластіе и мистическая аристократія, принявшая соціализмъ и прошедшая черезъ него? Вотъ проблема, къ которой приводить насъ Леонтьевъ, да и вся современная культура. Мистицизмъ и романтическій аристократизмъ Леонтьева глубоко индивидуальны и лежали внѣ большой дороги русской исторіи. Самъ онъ не понялъ этого, но для насъ имѣетъ цѣнность этотъ странный, одинокій писатель, полный противорѣчій и пугающихъ крайностей, внѣ той исторической лжи и историческаго зла, въ которыя его окунула трагическая судьба. Быть можетъ сейчасъ, въ годину, когда правда оголяется, Константинъ Леонтьевъ созналъ бы честь романтика и произнесъ бы мистическій судъ надъ историческимъ зломъ Россіи. Или изувѣрство его сдѣлалось бы еще болѣе мрачнымъ, но совсѣмъ уже не реальнымъ?

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

## Въ защиту слова 1)

«Необходимость и благотворность свободы печати есть для меня такая же аксіома, какъ дважды-два-четыре. Доказывать ее я не умъю». Этими словами Н. К. Михайловскаго начинается сборникъ «Въ защиту слова», предпринятый въ самыя мрачныя для русской печати времена, въ эпоху Плеве. П. Н. Милюковъ въ своей статъв «Субъективное и сопіологическое обоснованіе свобода печати», наиболъе теоретической и принципіальной во всемъ сборникъ, говоритъ: «Если вы спросите обыкновеннаго средняго англичанина, что онъ думаеть о свободъ печати, онъ, въроятно, очень удивится и будеть поставленъ въ затрудненіе: онъ давно уже объ этомъ сюжетъ не думаетъ. И если вы будете все-таки настаивать, онъ, можеть быть, скажеть вамъ, что разсуждать о свободь печати-это то же самое, что толковать о важности здоровья, объ употребленіи вилки и ножа за столомъ, о незамънимости желъзныхъ дорогъ для цивилизаціи или о пользъ стекла: и что лучше всего предоставить всё эти темы гимназистамъ среднихъ классовъ» 2).

Волею судебъ такъ сложилась несчастная русская исторія, что «темы для гимназистовъ среднихъ классовъ» сдѣлались преобладающими, что павосъ нашъ почти цѣликомъ уходитъ на доказательство полезности «употребленія вилки и ножа за столомъ». И это глубоко трагично для тѣхъ, которые не могутъ жить ариеметическимъ человѣколюбіемъ, которые жаждутъ творить высшіе цѣнности. Что дѣлать въ наши дни человѣку, который творчество любитъ больше педагогики, «призраки» больше «людей»?

Мы тоже не умѣемъ доказывать необходимости и благотворности свободы печати, настолько правда эта представляется намъ абсолютной и элементарной. Нельзя быть писателемъ, достойнымъ этого имени, и отрицать свободу слова. Требование свободы слова

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ жизни", 1904 г., Августъ.

<sup>2) &</sup>quot;Въ защиту слова", стр. 10.

п благоговъйное уважение къ нему—это а ргіогі всякаго подлиннаго творчества. Въ сборникъ «Въ защиту слова» группа почтенныхъ литераторовъ съ опредъленной, не столько литературной, сколько общественной физіономіей, высказала нъкоторыя элементарныя, ясныя, нужныя истины, грубо попираемыя нашей властной дъйствительностью. Въ сборникъ этомъ, казалось бы, нътъ никакого «направленія» кромъ общественной порядочности, свободолюбія, прогрессивности, отвращенія къ насилію и мраку, какъ, казалось бы, никакихъ философскихъ «предпосылокъ», никакого міропониманія и міронастроенія. Этотъ почтенный, благонамъренный сборникъ нужно привътствовать, такъ какъ отрицаетъ онъ зло несомнънное и утверждаетъ онъ добро столь же несомнънное. Но такъ ли утверждаетъ и во имя чего утверждаетъ?

Мы съ грустью читали этотъ сборникъ, и страшно намъ было за будущее свободы и будущее слова. Не чувствуется въ этомъ сборникъ подлинной любви къ слову, не даеть онъ ощущенія святости свободы. Очень элементарно показывають полезность и нужность снободы слова и печати для общественно-политическаго устроенія жизни. Но мы хорошо знаемъ; когда свобода и слово признаются лишь средствами, когда защищають ихъ лишь во имя утилитарнаго бога, то во имя все того же утилитарнаго чудовища свободъ будеть положенъ слишкомъ быстро предълъ и слово не захотять слушать, воздвигнуть гоненіе на свободное слово за безполезность и ненужность, за вредъ, которое оно будто бы приносить всякому устройству, всякому успокоенію, всякой устойчивости. Герои свободнаго слова страдають не только оть утилитарныхъ реакціонеровъ и консерваторовъ, но и отъ утилитарныхъ либераловъ и радикаловъ. Маленькіе великіе инквизиторы являются подъ разными масками, то реакціонными, то прогрессивными, и душатъ свободу, благо сверхчеловъческое, во имя блага человъческаго, уснокоенія и благоденствія людского въ государствъ (консервативномъ или радикальномъ). И ясно, что слово никогда не было для нихъ святыней, эманаціей божественнаго Логоса, что въ немъ не видали они отраженія нашей безконечной природы, а было утилитарнымъ средствомъ для разныхъ целей, иногда плохихъ, иногда хорошихъ, какъ у составителей нашего сборника.

Требованіе свободы слова и печати составляеть элементарный параграфъ всякой либеральной или радикальной общественнополитической программы, это одно изъ абсолютныхъ «правъ человъка и гражданина». Какъ право политическое, свобода слова защищается и осуществляется въ политической борьбѣ и вмѣстѣ съ тъмъ является орудіемъ всякой политической дъятельности, необходимымъ предварительнымъ условіемъ всякаго общественнаго самоопредъленія. С. Н. Прокоповичь пишеть въ сборникв: «Защита свободы печати съ точки зрвнія свободнаго развитія художественной и научной литературы была бы съ нашей стороны непростительной и непоправимой ошибки. Мы должны прямо заявить, что свобода печати нужна намъ для осуществленія общественно-политическихъ задачъ печатнаго слова» 1). Какъ общественный дъятель, Прокоповичъ говорить върно, отражаетъ переживаемый нами общественный моменть. Но можеть ли литераторъ сказать только это, можеть ли онъ быть такъ равнодушенъ къ судьбълитературы,

И вотъ сборникъ этотъ, какъ явленіе литературное, какъ характеристика нашей культуры, очень печалить нась, онъ им'веть къ судьбъ самого слова. «направленіе» глубоко намъ чуждое и противное. Мы не можемъ выносить этого равнодушія къ слову, мы хотели бы видеть въ литературномъ сборникъ больше любви къ литературъ, больше вкуса къ культуръ. Необходимость свободы слова и печати кажется истиной аксіоматически-ясной, не подлежащей доказательству, но не слишкомъ ли элементарно ставится эта проблема. Въдь настоящей, желанной для насъ, свободы слова нътъ ни въ одной еще стран'в Западной Европы: тамъ слишкомъ много лицем'врія и ханженства, слишкомъ много еще бытового консерватизма и привязанности къ властному устройству жизни. О, конечно, намъ до зарвзу нужна свобода слова для осуществленія общественно-политическихъ задачъ, но неужели намъ не нужна свобода слова для религіозной мысли и религіозной жизни, неужели не нужна она для революціи морали, для радикальной постановки и радикальнаго ръшенія самихъ роковыхъ, таинственныхъ проблемъ человъческої жизни, далекихъ, казалось бы, отъ поверхности общественно жизни, но въ корнъ своемъ ей очень близкихъ. Нравственна цензура все еще давить мъщанское европейское общество, все еп не допускаетъ слишкомъ открытаго радикализма въ вопросъ о пол о семью, о морали, о новой религіи, хотя и могуть проповъд ваться поверхностныя и плоскія матеріалистическія теоріи, рад кальныя лишь по вившности, по духу же безнадежно умърени

 <sup>3) 3</sup>Въ защиту слова", стр. 181.

И составители нашего сборника слишкомъ консервативны по духу, чтобы желать этой безмфрной свободы слова, слишкомъ мало они вфрять въ новыя откровенія слова и не провидять никакихъ переворотовъ, кромф осуществленія элементарныхъ общественно-политическихъ идеаловъ (либеральныхъ и соціалистическихъ). И слишкомъ радикальный духъ, слишкомъ сильная вфра въ переворачивающія откровенія слова кажутся этимъ людямъ столь женепонятными, какъ и давно написанное: «Въ началф было слово, и слово было у Бога, и слово было Богъ». Часто по исторической абберраціи людямъ слишкомъ консервативнаго и умфреннаго духа слова истинно радикальныя кажутся почти реакціонными.

Нѣтъ, мы не свободы слова хотимъ во имя рѣшенія общественно-политическихъ задачъ, мы рѣшенія общественно-политическихъ задачъ хотимъ во имя свободнаго слова, во имя того Слова, которое должно исполнить смыслъ всемірной исторіи. Бороться нужно за свободу слова не только для устройства нашихъ государственныхъ дѣлъ, но и въ противовѣсъ всякой позитивной государственности, всякому установившемуся общественному мнѣнію и общественнымъ нравамъ, всегда консервативнымъ, хотя бы и подъ маской соціальнаго и политическаго радикализма. И бороться во имя трансцендентной оригинальности личности, примиренной лишь съ универсальностью божественнаго Логоса.

## О новомъ религіозномъ сознаніи 1)

"Небо—вверху, небо—внизу, "Звъзды—вверху, звъзды—внизу, "Все, что вверху—все и внизу; "Если поймешь,—благо тебъ.

"Я и Отецъ-одно".

(Отъ Іоанна, X, 30)

Въ статъв своей о Д. С. Мережковскомъ, такъ характерно названной «Среди иноязычныхъ», В. В. Розановъ останавливается на печальной судьов этого замвчательного писателя. Что-то не русское, далекое чудится Розанову въ Мережковскомъ, духъ «ввчныхъ спутниковъ», великихъ европейскихъ и античныхъ тралипій. Розановъ груститъ о судьбъ своего литературнаго друга, но не удивляется тому, что этотъ европейски-значительный писатель такъ мало оцвненъ и понятъ у насъ, что его не хочетъ слушать наша мало-культурная интеллигенція, что на родинъ своей онъ, какъ «среди иноязычныхъ». Мережковскій одно время быль близокъ къ почти славянофильской въръ въ религіозное призваніе русскаго народа, онъ глубже другихъ понялъ Пушкина и Лостоевскаго 2) и все-таки остался чужимъ «западникомъ» для русскаго интеллигентнаго общества. Его читають, за нимъ болье или менье признано одно изъ первыхъ мъстъ въ современной русской литературѣ, но призыва его не слышать, темы его остаются достояніемъ лишь немногихъ. Въ чемъ туть секретъ?

У Розанова есть замѣчательный афоризмъ: «Самъ-то я бездаренъ, да тема моя талантливая». Авторъ этого афоризма необыкновенно талантливъ, очень талантливъ и Мережковскій, но темы ихъ еще болѣе талантливы. Вотъ этой талантливости, этой геніаль-

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Вопросахъ жизни", Сентябрь 1905 г.

<sup>2)</sup> Мережковскому принадлежить лучшая въ русской литературъ статья о Пушкинъ, если не считать геніальной ръчи Достоевскаго. Вообще, онъ замъчательнъйшій у насъ литературный критикъ.

ности темъ Мережковскаго не могуть переварить люди темъ бездарныхъ. А въдь большая часть нашего интеллигентного общества. исповедующаго позитивистическую веру, живеть темами бездарными. выполняеть работы на темы самыя банальныя, заурядныя, скучныя и гордится этимъ иуще всего. Не только не понимають темъ талантливыхъ, новыхъ, большихъ, но и не прощають тъхъ, которые ихъ ставять, къ нимъ зовуть. Проявляется какая-то рабская злоба противъ благородныхъ темъ, геніальныхъ, волнующихъ до глубинъ нашего существа. И Мережковскій несомивнно пострадалъ за талантливость и вселенскость своихъ темъ. Русская демократическая интеллигенція, западническая въ своихъ поверхностныхъ върованіяхъ, слишкомъ еще напоминаетъ плохо одътаго провинціала, слишкомъ мало въ ней еще великихъ вселенскихъ традицій, вселенскаго духа, съ трудомъ она еще воспринимаетъ все слишкомъ культурное и сложное. Но туть грвхъ не одной несчастной русской интеллигенцій, которая все же выше европейскихъ культурныхъ мещанъ, туть грехъ всей нашей исторической эпохиизмельчанія культуры, изм'яны истинно вселенскимъ традиціямъ. духа позитивизма, мелкаго бъса земли, середины и пошлости буржуазнаго въка. И въ Западной Европъ Мережковскій чувствоваль бы себя «среди иноязычныхъ», хотя тамъ его знають и ценять, такъ какъ книги его переведены на разные языки. И тамъ, въ культурной Европ'в, полной великими памятниками прошлаго. темы Мережковскаго не ко двору, противны духу времени, совершившему предательство великихъ вселенскихъ завътовъ. Тамъ не имълъ бы онъ даже тъхъ немногихъ друзей, страдающихъ общей съ нимъ жаждой, которыхъ имветъ у себя на родинв, въ странв Достоевскаго.

Бѣда не въ томъ, что Мережковскій недостаточно русскій, слишкомъ культурный человѣкъ, въ извѣстномъ смыслѣ онъ даже очень русскій; бѣдой для него оказались его огромныя темы, отчуждала его отъ времени и временныхъ людей та вселенская духовная родина, изъ которой онъ принесъ эти темы. Духовный ростъ Мережковскаго протекалъ въ совершенно особенной атмосферѣ, далекой отъ интересовъ минуты, отъ мелкихъ споровъ десятилѣтій, его вниманіе приковывали проблемы тысячелѣтій, и онъ, можетъ быть, недостаточно видѣлъ, что дѣлается вокругъ, слова его звучали слишкомъ литературно 1). Споры марксистовъ и народ-

Мережковскій слишкомъ литераторъ и то, что онъ пишетъ, не звучить живою религіозною пропов'ядью.

никовъ, фракціонныя разногласія, политическая злоба дня, быстрая смина соціологическихъ направленій, то, въ чемъ видить «жизнь» огромная часть русской интеллигенціи, вокругь чего такъ суетится, все это было чуждо человъку, котораго мучила тысячелътняя вселенская тема объ отношеніи христіанства и язычества, который вильть «жизнь», смысль ея въ греческой трагеліи, въ смерти боговъ языческихъ и рожденіи Бога христіанскаго, въ эпохв возрожденія съ ея великимъ искусствомъ, въ воскресенін древнихъ боговъ, въ таинственныхъ индивидуальностяхъ Юліана Отступника и Леонардо да Винчи, въ Петр'я Великомъ, Пушкин'я, Л. Толстомъ и Достоевскомъ. Это романтическая черта въ Мережковскомъ-отвращение къ мелкимъ масштабамъ современности и благоговъйное уважение къ большимъ масштабамъ мірового прошлаго. Мережковскій переживаль опыть былых великих времень, хотвль разгадать какую-то тайну, заглянувъ въ душу такихъ огромныхъ людей, какъ Юліанъ, Леонардо и Петръ, такъ какъ тайна ихъ казалась ему вселенской. Въ мѣщанской и безбожной европейской культур'в, забывшей вселенскія идеи и живущей частными, мелкими, провинціальными интересами, его поразиль одинъ Ницше. сошедній съума отъ религіозной муки; родными ему кажутся только «декаденты», предтечи грядущаго возрожденія.

Въдь нельзя же отрицать той очевидной истины, что культура современности ничтожна и мелочна по сравненіи, напримірть, съ эпохой возрожденія или Греціей періода цвітенія, что господствующая духовная жизнь не задумывается уже надъ решеніемъ міровыхъ вопросовъ, что геніи и герои вымираютъ, что смыслъ жизни затерялся въ усивхахъ жизни. Мы должны имвть мужество сказать, что царство демократіи, одной своей стороной утверждая несомивнную справедливость, другой посягаеть на благородныя ценности, горы превращаеть въ плоскіе равнины и не иметъ никакого «во имя». Можно считать соціаль-демократію, эту ось исторіи посл'єднихъ дней, деломъ справедливымъ и хорошимъ, полезнымъ и нужнымъ, но нътъ въ ней истинно вселенскаго духа, чувствуется какой-то провинціализмъ во всіхъ этихъ спорахъ ортодоксальныхъ марксистовъ и бериштеніанцевъ и т. п., забвеніе единственно важнаго вопроса: во имя какого Бога стоить жить. Все-Мареы, некущіяся о многомъ, и не видно Маріи. Эпохи безбожныя, живущія вив Бога, устраивающія жизнь, независимо оть смысла ея-самыя унылыя, скучныя, безцветныя и плоскія эпохи; въ нихъ даже богоборчества не можеть быть въглубокомъ и стращномъ смыслѣ этого слова, и атеизмъ носитъ явную печать лакейства, въ нихъ все большее теряетъ свою цѣнность, умаляется.

Упадочники, «декаденты», столь презираемые мѣщанскимъ обществомъ, - правнуки великой вселенской культуры, оторванные отъ того, что въ динный часъ принято называть «жизнью», тоскующіе по новой, могучей культурів. Въ душів новаго человіна перепрешиваются наслоенія разныхъ великихъ эпохъ: язычество и христіанство, древній богъ Панъ и новый Богъ, умершій на креств. греческая красота и средневъковый романтизмъ, Діонисъ, въ которомъ образъ бога языческаго сливается съ образомъ Бога христіанскаго, и возрожденіе -рожденіе челов'я новой исторіи и жажда новаго, грядущаго возрожденія. Новая душа раздваивается, усложняется до последняго предела, идеть къ какому-то кризису. желанному и страшному. Упадочники превращаются въ символистовъ и мистиковъ. Воскресаютъ въ насъ боги и Богъ, опять вселенскія темы вступають въ свои візчныя права, ділаются самыми важными. И мы живемъ не только въ эпоху упадка и измельчанія культуры, въ безбожную эпоху малыхъ дёль на равнинь, но и въ захватывающую по своему всемірному значенію и интересу эпоху зачинающаго новаго религіознаго возрожденія, загорающагося новаго религіознаго сознанія.

Характерная, существенная особенность нашего, новаго возрожденія, что оно двойное, двойственное: возрождается, воскресаеть Богь христіанскій, и боги языческія возрождаются, воскресають. Мы переживаемъ не только христіанскій ренессансъ, но и ренессансъ языческій. Явленія Ницше на Запад'в и у насъ Розанова, возрождение Діониса въ современномъ искусствъ, нашъ мучительный интересъ къ проблемѣ пола, наше стремление къ освященію плоти-все это указываеть на двойственность нашего ренессанса. Мы зачарованы не только Голговой, но и Олимпомъ, зоветь и привлекаеть насъ не только Богь страдающій, умершій на креств, но и богъ Нанъ, богъ стихіи земной, богъ сладострастной жизни, и древняя богиня Афродита, богиня пластической красоты и земной любви. Въ золотыхъ нашихъ снахъ намъ грезится не только небо, населенное безплотными духами, но и преображенная земля, одохугворенная плоть, грезится природа, одушевленная фавнами и нимфами, и мы благоговъйно склоняемся не только передъ крестомъ, но и передъ божественно-прекраснымъ теломъ Венеры. Этоть золотой въкь обычно грезится людямъ или въ прошломъ или въ будущемъ, во времени, въ эмпирическомъ существованіи; но и

въ въчности, въ бытіи внѣвременномъ, можно ждать воскресшей земли, священной плоти и видѣть священный путь къ ней не только вверху, но и внизу. Этого до сихъ поръ не постигали, но мы уже начинаемъ что-то постигать.

Человъкъ новаго релидіознаго сознанія не можеть отречься ни отъ язычества, ни отъ христіанства, и тамъ и здёсь онъ видить божественное откровеніе; въ жилахъ его текуть два потока крови и производять бурю, въ головъ его мысли двоятся. Нътъ возврата къ язычеству, какъ къ тезису, и къ христіанству, какъ въ антитезису, само противоположение слишкомъ старо. Новое редигіозное сознаніе жаждеть синтеза, преодолінія двойственности, высшей полноты, должно вмѣстить что-то такое, что раньше не вивщалось, соединить два полюса, двв противоположныя бездны. Въ историческомъ христіанств'в нельзя уже найти противондія противъ новыхъ соблазнивъ возрождающагося язычества, какъ натъ въ старомъ язычествъ противоядій противъ гръховъ историческаго христіанства. Когда мы говоримъ о новомъ религіозномъ сознаніи, то менве всего хотимъ сказать этимъ, что всв прежнія религін были заблужденіемъ и что нужно изобрасти религію новую. Если религія вообще возможна и нужна, то на весь міровой и историческій процессъ нужно смотрѣть, какъ на божественное откровеніе, какъ на интимное взаимодъйствіе между человъчествомъ и Вожествомъ. Новое религіозное сознаніе есть продолжающееся откровеніе, вміщеніе большей полноты религіозной истины, такъ какъ на прежнихъ ступеняхъ религіознаго откровенія раскрылась лишь частичная, не полная истина. Противно и безбожно то утвержденіе ограниченныхъ представителей историческаго христіанства, что въ язычествъ не раскрывался Богъ. Христіанскіе богословы смотрять на языческихъ боговъ такъ, какъ на Бога христіанскаго смотрять позитивисты и радіоналисты; они недостаточно мистики. ихъ религіозное сознаніе неоостаточно обширно, чтобы увидіть въ языческихъ богахъ подъ разными масками раскрывающійся Вічный Ликъ Бога Отца, Бога Творца, не менте совершенное откровеніе Его, чімъ въ вітхозаветномъ Ісгові. И исторически роковая противоположность между язычествомъ и христіанствомъ, непримиренная вражда ихъ, раздвоившая нашу современную душу, не есть-ли кажущійся результать неполноты открывшагося намь, не есть-ли ограниченность наша, превратившая историческую относительность въ въчную распрю между Богомъ Отцомъ и Богомъ Сыномъ? Не вмъстить ли новый религіозный синтезъ такой полноты откровенія, въ которой противоположность между языческимъ тезисомъ и христіанскимъ антитезисомъ исчезнетъ, какъ миражъ? Это религіозная мечта наша.

Если откровенія Вожества до сихъ поръ не было въ мір'в и исторіи человічества, то его и никогда не будеть, тогда правы раціоналисты и пошлые деисты, выдумывающіе ненужнаго и далекаго бога; если же откровеніе было, то оно должно продолжаться и будеть продолжаться, такъ какъ полнота религіозной истины достигается лишь на протяжении всего исторического процесса, и процессъ этотъ долженъ быть богочеловъческимъ. Вопросъ о связи между относительнымъ и временнымъ историческимъ откровеніемъ, и ввчнымъ и абсолютнымъ мистическимъ откровеніемъ, долженъ быть пересмотрънъ и переработанъ новой философіей, мистической и вмжсть съ тьмъ критической философіей будущаго, которой предстоитъ послужить новому религіозному сознанію. Только изъ соединенія религіознаго опыта съ высшимъ философскимъ знаніемъ можетъ родиться истинный гнозисъ. Тогда только будетъ разбита историческая ограниченность богословскихъ школъ, вившній авторитетъ будетъ окончательно замъненъ внутренней свободой и будеть проложень путь къ полнотв мистическаго богопознанія 1).

Я не знаю человѣка въ русской и европейской литературѣ, который такъ бы почувствовалъ двойное религіозное возрожденіе, такъ бы проникъ въ его тайны, такъ бы созналъ неизбѣжность преодолѣнія религіозной двойственности въ полнотѣ новаго религіознаго синтеза, какъ Д. С. Мережковскій. Основная, неизмѣнная тема всѣхъ писаній Мережковскаго, всѣхъ его помышленій и переживаній, самая важная и нужная, вселенская тема—два полюса религіознаго сознанія, двѣ противоположныя бездны: христіанство и язычество, духъ и плоть, небо и земля, богочеловѣкъ и человѣкобогъ, Христосъ и Антихристъ. Для рѣшенія темы о двойственности, переданной намъ вселенской культурой, всей религіозной исторіей человѣчества, Мережковскій и задумалъ свою трилогію, не вполнѣ удачную по художественности выполненія, но

<sup>1)</sup> Это значеніе философіи прекрасно понимають и разъясняєть Н. Минскій въ недавно вышедшей интересной книгъ "Религія будущаго". Вл. Соловьевъ много сдълаль для философіи религія, и непонятно, какъ при такомъ остромъ филосовскомъ сознанія онъ могъ подчиниться исторически-ограниченному внъшнему авторитету.

замѣчательную по замыслу. Та же тема о двойственности, требующей разрешенія, заполняєть самую замечательную работу Мережковскаго, на которой будеть зиждиться его извъстность, его двухъ томное сочиненіе: «Л. Толстой и Достоевскій». Въ книгь этой онъ намъчаеть путь къ ръшению проблемы, но не окончательно еще переходить отъ Двухъ разделенныхъ къ Тремъ соединеннымъ. Поверхность взглядовъ Мережковскаго маняется, особенно это бросается въ глаза, когда читать подъ рядъ всв части его исторической трилогіи, но существо остается все тоже, тв же двоящіяся мысли, то же предчувствіе Третьяго, примиряющаго двѣ бездны, тоска по небесной земль и земному небу. Мережковскій въ самомъ началъ своего пути ощутилъ, мистически почувствовалъ, что нътъ спасенія въ томъ, чтобы одну бездну принять, а другую отвергнуть, что святость не на одномъ только полюсь, что возврата назадъ, къ одной лишь языческой земли или къ одному христіанскому небу, нъть. Мережковский поняль, что исходь изъ религіозной двойственности, изъ противоположности двухъ безднънеба и земли, духа и плоти, языческой прелести міра и христіанскаго отреченія отъ міра, что исходь этоть не въ одномь изъ Двухъ, а въ Третьемъ: въ Трехъ. Въ этомъ его огромная заслуга, огромное значеніе для современнаго религіознаго движенія. Мука его, родная намъ мука, въ візчной опасности смішенія, подмівны въ двоящемся Ликів Христа и Антихриста, въ візномъужасъ, что поклонишься не Богу Истинному, что отвергнешь одно изъ Лицъ Божества, одну изъ бездиъ, не противный Богу, а лишь противоположный и столь же Божественный полюсъ религіознаго сознанія. Это-мука соблазна последней религіозной свободы.

Мережковскій не чистый художникъ и не чистый мыслитель, у него часто не хватаетъ художественнаго дара для творчества образовъ и мыслительнаго дара для творчества философскихъ концепцій, но онъ своеобразный художникъ-мыслитель, у него есть даръ творить художественную концепцію мыслей, есть способность къ интуитивному знанію и провидѣнію. Это особый типъ гностика нашего времени, удивительно толкующій тексты Евангелія, проникающій въ нѣкоторыя тайны. Онъ ставить себѣ непосильныя, слишкомъ огромныя задачи, съ которыми не всегда можеть справиться, но все же прокладываетъ новый путь. Многому научился Мережковскій у Ницше, Достоевскаго и отчасти у Розанова, но нельзя ему отказать въ оригинальности религіозно-художественной концепціи, въ огромномъ дарѣ провидѣнія новыхъ

мистическихъ путей. Онъ радикалъ, революціонеръ по темпераменту, по складу мыслей и стремленіямъ, вѣчно склоненъ къ крайностямъ, не можетъ примириться со всѣми средними, умѣренными, лишь реформаторскими направленіями. Ему нужны не реформы, а переворотъ, не преобразованія, а преображеніе, и въ религіозномъ сознаніи своемъ онъ идетъ по пути революціонному. Онъ гораздо смѣлѣе, радикальнѣе Вл. Соловьева, который все-таки стремился только оправдать вѣру отцовъ, въ слишкомъ многомъ былъ консерваторомъ, боялся новыхъ теченій, обходилъ нѣкоторыя страшныя роковыя темы и по многимъ вопросамъ держался взглядовъ компромисскихъ, общераспространенныхъ.

Чего хочетъ новое религіозное сознаніе, какое посл'яднее его желаніе, чемъ отличается отъ стараго сознанія? Последнее наше желаніе, влекущее насъ къ религіи-жажда вічности и полноты бытія, окончательной поб'єды надъ смертью и узостью жизни. Каждое человъческое существо кончить смертью и все человъчество кончить смертью и вся жизнь наша наполнена частичной смертью,вотъ этого ужаса окончательнато небытія мы не можемъ, не хотимъ и не должны вынести. И, въ концъ концовъ, есть только двв религіи-религія бытія, утвержденія ввиной и безмврно полной жизни, и религія небытія, окончательной смерти. Міръ знаеть одну великую религію небытія-буддизмъ. Это самая глубокая и совершенная попытка поб'вдить ужасъ смерти и страданія окончательной вселенской смертью, таинственной бездной небытія. Но что такое вифрелигіозный позитивизмъ XIX віжа, такъ суетливо устраивающій жизнь? Позитивизмъ отчаялся постигнуть смысль жизни и побъдить смерть, позитивизмъ знаетъ, что смерть есть удъль каждаго, всёхъ и всего, онъ примиряется съ темъ, что небытіе есть последній предель, последнее его слово. Надъ бездной всеобщаго и окончательнаго небытія хотять позитивисты устроить жизнь, облегчить существованіе, ослабить страданія этого малаго, короткаго, узкаго, призрачнаго въ своей безсмысленности бытія, Веселые позитивисты, поющіе хвалу жизни, должны понимать жизнь, какъ «пиръ во время чумы», такъ какъ ввчная, неизлечимая «чума» сопутствуеть человической исторіи. Только опустошенныя, плоскія, лакейски-самодовольныя души не чувствують ужаса этой «чумы» и невозможности этого «пира». И печальный позитивизмъ въ безсознательной религіозной стихіи своей сближается

съ религіей небытія, имѣетъ уклонъ къ аскетизму, слабымъ лишь голосомъ защищаетъ узость бытія.

Къ религіи ведетъ насъ жажда вѣчнаго «пира» не «во время чумы», не надъ бездной небытія, а послів окончательной побіды надъ всякой «чумой» и надъ всякимъ небытіемъ. Религія учить вселенской борьбъ со смертью, съ духомъ небытія во имя абсолютнаго и въчнаго бытія. Коренится она въ томъ глубочайшемъ, последнемъ сознаніи, что победа надъ смертью въ міре и завоеваніе жизни абсолютно полной и візчной могуть быть достигнуты человъкомъ и человъчествомъ линь въ союзъ съ Богомъ, источникомъ всякаго бытія. Поэтому смыслъ жизни можеть быть осуществленъ, смерть побѣждена, вѣчность и полнота бытія завоевана. личность утверждена не въ человъческомъ, витрелигіозномъ процессь, а только въ процессь богочеловьческомъ, въ религозномъ единеніи съ Божествомъ. Путь только челов'вческій и безбожный есть путь небытія. Религія учить также окончательному вселенскому освобождению, борьбы съ необходимостью, скованностью, ограниченностью во имя абсолютно свободнаго и безпредъльнаго бытія. Путемъ только человіческимъ, безрелигіознымъ свобода не можеть быть достигнута, призраки предвла и границъ необходимости всюду возстають, и нуть этоть есть нуть рабства.

Если окончательная побъда надъ смертью, окончательное утвержденіе в'ячной и полной жизни и безпредільной свободы только въ пути богочеловъческомъ, только въ интимномъ союзъ человъка съ Богомъ, то долженъ былъ воплотиться въ міръ Богь. долженъ быль явиться Богочеловъкъ. Въ исторіи міра была единственная, неповторимая точка сближенія человіческого и божескаго, въ ней дана была невиданная и победоносная, богочеловеческая битва со смертью, съ духомъ небытія за жизнь, за радость. за свободу, за въчность и полность бытія. Въ Христь человъческая свобода, свобода выбора была ограничена Божественной любовью, но отъ этого она, свободя эта, столь дорогая для насъ. не сграничилась (слово это изобличаеть лишь несовершенство нашего языка), она сделалась еще большей, захотела спасенія человека и міра въ парствъ Вожьемъ, такъ какъ въ немъ лишь можно спастись отъ рабства и небытія; мистически примирилась человіческая свобода съ божественной необходимостью или, что то же, съ Божественной свободой. Самъ Богь умеръ на креств и воскресъ, чтобы открыть міру истину о всеобщемъ воскресеніи, объ окончательной побъдъ надъ смертью, о въчной, радостной и свободной жизни.

И съ тъхъ поръ міръ началъ распинаться съ Христомъ, Голгова легла черной твнью на человвческую исторію, смерть Христа зачаровала человъчество, а воскресение Его не было понято или было понято неполно. Историческое христіанство вибстило только отрицательную, аскетическую половину религіи Христа, поняло небо, какъ отрицаніе земли, духъ, какъ отрицаніе плоти. а бездна на полюсъ противоположномъ была отвергнута, какъ дьявольское искушение. Дуализмъ неба и земли, духа и плоти отравиль жизнь, превратиль мірь въ сплошную граховность. А жизнь міра шла своимъ обычнымъ путемъ, оправдывалась святостью не христіанскою. Жизнь пола, жизнь общественная, вся прелесть міровой культуры, искусство и наука оказались на полюс'в противоположномъ религіозному сознанію историческаго христіанства. И воть загорается новое религіозное сознаніе, которое не можеть уже вынести этого разрыва, этого дуализма, жаждеть религіознаго освященія жизни, освященія всемірной культуры, новой святой любви, святой общественности, святой «плоти», преображенной «земли». Новое религіозное сознаніе возвращается къ глубокимъ истокамъ всякой религіи, къ преодолівнію смерти въ візномъ, полномъ, свободномъ бытіи личности и преодол'янію Голговы въ Воскресеніи. Христіанскій ренессансь начнется, когда «кончится отрицаніе, умираніе, умертвленіе, начнется утвержденіе, оживаніе, воскрешеніе. Отъ перваго-скоронаго, темнаго, тайнаго Лика Господня христіанство обратится ко второму-радостному, светлому, славному. Этоть-то величайшій космическій перевороть и совершается нынв почти неосязаемо, нечувствительно, какъ и всегда совершаются подобные космическіе перевороты» 1).

Вотъ какими словами Мережковскій характеризуеть новое религіозное сознаніе, провидить въ нихъ новую или върнъе въчную, единую религію, но вмѣщающую полноту большую, чѣмъ религіи историческія: «Донынѣ казалось намъ, что быть христіаниномъ значить любить небо, только небо, отрекаясь отъ земли, ненавидя землю. Но вотъ христіанство—не какъ отреченіе отъ земли, не камъ измѣна землѣ, а какъ новая, еще небывалая «вѣрность землѣ», новая любовь къ землѣ, новое «цѣлованіе земли». Оказывается, что не только можно любить небо и землю вмѣстѣ, но что иначе и нельзя ихъ любить какъ вмѣстѣ, нельзя ихъ любить какъ вмѣстъ, нельзя ихъ любить какъ вмъстъ, нельзя ихъ любить нельзя ихъ любить какъ вмъстъ, нельзя ихъ любить нельзя ихъ лю

См. предисловіе Мережковскаго къ ІІ тому "Левъ Толстой и Достоевскій".

бить раздъльно по ученію Христа. Пока мы любимь небо или землю не до конца, не до последняго предела неба и земли, намъ кажется такъ, какъ Л. Толстому и Ниције, что одна любовь отрицаетъ другую. Надо полюбить землю до конца, до последняго края земли -до неба, надо полюбить небо до конца, до последняго края неба-до земли, и тогда мы поймемъ, что это не двв, а одна любовь, что небо сходить на землю, обнимають землю, какъ любящій обнимаєть любимую (дві половины, два пола міра) и земля отдается небу, открывается небу: и тайна земная, по выраженію Достоевскаго, соприкасается съ тайною звіздною»;--въ этомъ-то «соприкосновеніи», соединеній и заключается сущность, если не историческаго христіанства, то самаго ученія Христова. Древо жизни уходить не только въ невинное голубое небо весенними клейкими листочками, но и въ темное, въчно-рождающее, въчносладострастное «чрево» матери сырой земли корнями своими. Пока земля не небесная-она все еще старая, языческая земля: пока небо не земное-оно все еще старое, не христіанское, только кажущееся «христіанскимъ» небомъ. Но будетъ «новая земля и новое небо», это значить будеть земля небесная и небо земное. «Ла пріндеть царствіе Твое. Да будеть воля Твоя и на землю, какъ на небъ». Не только на небъ, но и на землъ. Да соединить воля Твоя землю и небо, да будеть земля и небо не два, а одно, какъ Я и Отець одно. Воть соль соли въ учении Христовомъ; вотъ уже не вода, а «отонь» крещенія. Крещеные только водою, мы этого не поняли, и теперь лишь начинаемъ понимать, что, не понявъ этого, мы собственно ничего не поняли въ христіанстві».

Мережковскій необыкновенно остро поставиль проблему отношенія между духомъ и плотью, рішаеть ее блестящимъ толкованіемъ евангельскихъ текстовъ, художественной интунціей и мистическимъ предчувствіемъ будущей религіозной культуры. Судьбы новаго религіознаго движенія связаны съ радикальнымъ рішеніемъ основной, новой темы объ отношеніи религіи къ «плоти», къ «землів», о религіозномъ освященіи культуры, общественности, половой любви, радости жизни. «Рыцарство не исполнило своей вадачи, потому что стремилось къ ней слишкомъ рано и безсознательно,—но задача была истинная; это все еще въ значительной мірів и наша задача: освятить не освященное или недостаточно освященное церковью, съ церковной точки зрівнія, все еще слишкомъ світское, языческое; освятить не одпу часть, а всю жизнь, не одинъ полюсъ, а оба, не только не—я, отреченіе отъ лично-

ти, но и я, утверждение личности въ сознании личнаго достоинства, чести, въ древней героической, воинствующей любви къ родинв, къ землв, къ народу, ко всему христіанскому міру, и въ новой виз-брачной, виз-семейной любви къ женщинз». Двойственность должна быть преодолжна въ высшемъ утверждении, а не отрицаніи, наше языческое возрожденіе, реабилитація плоти и радости земной, должны быть признаны равными по святости и божественности съ возрожденіемъ христіанскимъ, тоской по небу и печалью духа. Одинъ Богъ въ глубинъ двухъ противоположныхъ бездиъ, лишь два полюса единаго религіознаго сознанія, соединяющіеся въ полнот'в откровенія. Притупленіе и замалчиваніе этой темы ведеть къ увяданію и религіозному безплодію. Но проблема духа и плоти можетъ быть еще поставлена иначе, чисто философски, какъ онтологическая проблема о томъ, что такое бытіе, каковъ составъ бытія, сущность его. Полная религія не можеть не имъть своей оптологіи, своего пониманія бытійственнаго состава міра и потому не можеть обойтись безъ метафизики. Мережковскій постоянно говорить объ аскетической метафизик'в историческаго христіанства, о противоположной метафизикъ язычества, но никогда не пробуеть философски ставить и р\*вшать проблему духа и илоти. Это его слабость, Въ философіи, судя по некоторымъ мъстамъ, онъ слъдуетъ за Кантомъ, не отдавая себъ отчета въ томъ, насколько необходимо философское преодолжніе Канта для религіознаго сознанія, насколько невозможно мистику быть кантіанцемъ.

Мережковскій рѣшительный противникъ спиритуалистической метафизики, борьба съ спиритуализмомъ историческаго христіанства—основной мотивъ его. Тутъ огромная заслуга Мережковскаго легко можетъ сплестись съ огромнымъ недоразумѣніемъ, если не нодвергнуть этой проблемы философскому разсмотрѣнію. Дѣло вътомъ, что религіозная проблема отношенія «духа» и «плоти» совершенно не совпадаетъ съ философской проблемой отношенія духа и матеріи, души и тѣла, физическаго и психичесваго, хотя съ ней соприкасается. «Плоть», о которой говоритъ Мережковскій, есть символическое понятіе, она олицетворяетъ собой и землю вобще, и всю культуру и обшественность («тѣло» человѣчества), и всякую чувственность, и половую любовь. Въ «плоти» этой слишкомъ мало того, что мы въ философіи называемъ «матеріей», явле-

ніемъ физическимъ въ противоположность психическому, въ ней слишкомъ много того, что въ философіи называють «духомъ», явленіемъ психическимъ въ противоположность физическому. «Плоть» не опредвляется физическими свойствами и химическимъ составомъ, «земля» эта не состоить изъ геологическихъ пластовъ. Пространственность и временность эмпирическаго міра не есть обязательное условіе бытія этой «плоти» и непроницаемость не есть такое же роковое ея свойство, какъ давящей насъ «матерін». «Плоть» не есть также феноменъ, явленіе въ противоположность «духу»--нумену, сущности, въ ней есть что то нуменальное, метафизически изначальное. Какъ же связать религіозную и культурноисторическую проблему «плоти» (утвержденія культуры, общественности, чувственности, пола, - словомъ, воплощенного духа) съ онтологической проблемой о томъ, что такое бытіе, каковъ его составъ, и съ гносеологической проблемой о томъ, что такое нуменъ, а что феноменъ, каковы условія образованія міра эмпирическаго?

Теорія познанія, которая предствляется мнв единственно возможной, истинной и для будущаго плодотворной, видить въ эмпирическомъ, пространно-временномъ мір'в лишь условное и относительное, кажущееся, а не истинное бытіе, лишь положенное нашимъ пуменальнымъ существомъ. Въ "міръ" этомъ, который ведаеть наука и который кажется позитивистамъ единственнымъ, исчернывающемъ, въ «онытв» этомъ, который мы назовемъ вторичнымъ и раціонализированнымъ, нельзя открыть состава бытія, нуменальной сущности его, ни въ явленіяхъ «физическихъ», ни въ явленіяхъ «психическихъ», ни въ «тѣлѣ», ни въ «душѣ» \*). Только въ опытъ первичномъ, не раціонализированномъ, мистическомъ раскрывается намъ истинное бытіе, реально сущее, метефизическій «духъ» и метафизическая «плоть» міра, не только мистическая «душа» наша, но и мистическое наше «тело». Филосовско-критическій мистицизмъ учить, что самое мистическое и есть самое реальное, дъйствительное, наиболъе воплощенное, хотя и не по законамъ раціональнымъ, и оправдываеть «опытъ» Достоевскаго, А всв эти позитивные «реалисты», прикованные къ эмпирической дъйствительности, живутъ въ мірѣ призрачномъ, міръ нуменальныхъ сущностей не воплощается для нихъ ни въ чемъ.

<sup>1)</sup> См. мои статьи: "О новомъ русскомъ идеализмъ" и "Кризисъ раціонализма въ современной философіи", въ которыхъ намъчается возможность такого рода новой гносеологіи.

"Чтобъ изъ низости душою "Могъ подняться человъкъ, "Съ древней матерью землею "Онъ вступи въ союзъ навъкъ".

О союзъ, сліяніи «съ древней матерью землею» говорять всъ великія религіи, великія поэты прошлаго, тоскують по матери сырый земль, видять въ соединеніи съ ней величайшій религіозный опыть. Этой «земли», нашей Праматери, божественной, нуменальной стихіи земной позитивисты и раціоналисты не знають, забыли о ней, она не вивщается, не воплощается въ ихъ раціональноограниченномъ опытв, живутъ они на другой землв, одной изъ планеть, опредъленнаго химическаго состава, образовавшейся изъ геологическихъ пластовъ, и только ее, мертвую, высушенную, кажущуюся землю признають. «Земля», которую Мережковскій хочеть соединить съ «небомъ», эта бездна внизу-нуменальная, метафизическая «земля», «плоть» трансцендентная. Спиритуализмъ историческаго христіанства есть вірность небу, духу, но изміна божественной земль, мистической плоти. Безрелигіозный повитивизмъ XIX въка есть измъна и мистическому «небу» и мистической «землв». Раціоналистическіе позитивисты также далеки отъ бездны «плоти», какъ и отъ бездны «духа», они гдъ-то въ серединъ, на плоскости, лишенные мистической чувственности «земли» и тоски по «небу». Вся эта серединная раціоналистическая культура бездушна и безплотна, живеть на поверхности физическихъ и психическихъ явленій, но не погружается вглубь нуменальнаго «духа» и нуменальной «плоти». А только въ этой глуби и ставится проблема Мережковскаго. Если спиритуализмъ историческаго христіанства умерщвляль «плоть» и тёмъ посягаль на первозданную, божественную стихію, уклонялся къ буддизму, то матеріализмъ безрелигіозной эпохи умерщвляль «духь», не возвращаясь къ глубинъ «плоти», и потому шель къ окончательному небытію, къ призрачному существованію на плоской поверхности. Реабилитируютъ «плоть», возвращають къ «древней матери землв» не матеріалисты, знающіе лишь феноменъ матеріи, а такіе мистики, какъ Розановъ, въдающіе древніе тайны «плоти» земной. Только для подлинныхъ мистиковъ, ощутившихъ въ себъ древній хаосъ, земля полна великихъ таинствъ, только они могутъ разрыть въ ся глубинв клады, совершать земныя мистеріи, возвращающія насъ къ элевзійскимъ таинствамъ н къ празднествамъ Діониса.

Итакъ, «духъ» и «плоть» для Мережковскаго и неомистиковъ. людей новаго религіознаго сознанія, не есть нуменъ и феноменъ, душа, - психическое, и твло, -физическое, и ужъ, конечно, не есть доброе и злое. Мережковскій иногда запутывается вседствіе отсутствія у него филосовской критики, но въ основ'в его міропониманія лежить глубочайшая идея пуменальности, метафизической изначальности не только «духа», но и «плоти», не только «неба», но и «земли» и религіозной ихъ равнопенности. «Плоть» міра. чувственность, воплощенность въ общественности и культурф земной, въ любви половъ, въ оргійности, также нуменальны, метафизически изначальны, божественно-мистичны, какъ и «духъ», какъ и «небо». Это вполив соединимо съ спиритуализмомъ или панисихизмомъ въ онтологіи, которая учить, что бытіе состоить изъ сложной, взаимодъйствующей јерархіи конкретныхъ духовныхъ существъ, одухотворенныхъ монадъ, объединенныхъ во вселенское единство Первичной Божественной Монадой, заключающей въ себъ абсолютную полноту бытія и путемъ эманаціи предвічно творящей множественность бытія. Можно спорить противъ качества стараго традиціоннаго термина спиритуализмъ, но такого рода онтологію должно будеть принять и сверхъисторическое, новое христіанство.

Грвхъ историческаго христіанства былъ не столько въего спиритуалистической онтологіи, не компентентной рвшать нашу проблему «духа» и «плоти», сколько въ его дуализмв, по которому «духъ» быль признанъ божескимъ, добрымъ, а «плоть» безбожной, злой. Но ввдь можетъ существовать философская онтологія, которая совсѣмъ будетъ отрицать существованіе матеріи, признаетъ физическій міръ лишь фиктивной условностью и такого рода панисихизмъ будетъ только благопріятствовать реабилитаціи «плоти». Корни чувственности, оргійности «плоти» заложены не въ эмпирическомъ, физическомъ, матеріальномъ мірв, корни эти трансцендентны, въ бездоннной глубинѣ, на одномъ изъ полюсовъ «духа», если міръ есть духъ.

Метафизика насъ можетъ научуть тому сознанію, что міровое бытіе должно освободиться отъ узъ «матеріи», отъ давящей насъ закономѣрности «природы», что пространство и время должны исчезнуть, какъ кошмаръ. И это вполиѣ совпадаетъ съ самой послъдней, съ самой важной и наиболѣе таинственной идеей религіознаго сознанія о преображеніи «земли», преображеніи «плоти». Идетъ въковѣчная битва съ первичнымъ порабощеніемъ, закрѣпощеніемъ, называемымъ нами «матеріей», съ ограниченностью вся-

каго пространства и времени, но не съ «землей», не съ «плотью». Будеть «земля» преображенная, не скованная матеріальными законами, освобожденная, внавременная и внапространственная: будеть «плоть» преображенная, не физическая, но полнокровная, чувственная, мистически-сладострастная и вфчная, отъ всякихъ матеріальных в граней освобожденная. Метафизикой можеть быть оправдано это мистическое предчувствіе, но только въ религіи тайна эта постигается. Іля самого челов'вка, оторваннаго отъ Абсолютнаго Источника бытія, невозможно достигнуть преображенія «земли», освобожденія ея отъ пространствъ и временъ, отъ скованности и необходимости, и преображенія «плоти», утвержденія ея візчнаго, нетавющаго индивидуального бытія. Но для Бога все возможно и въ союзв съ Богомъ, въ процессв богочеловвческомъ, ввримъ, преображение будеть. Религіозная проблема духа и плоти, полярности безднь, двойственности рождается не изъ онтологическаго дуализма человъческой природы, а изъ величайшей для насъ тайны раздвоенія Бога на два Лика и отношенія этого раздвоенія къ эманирующему изъ Бога множественному міру; и религіозно ръшается эта проблема, двойственность замиряется въ третьемъ Ликт Бога. По учению христіанскому тутъ таинственная, міру кажущаяся полярность Бога Отца и Бога Сына, которые-одно, и разрѣшеніе всѣхъ противоположностей въ Богѣ Лухв Святомъ. Объ этомъ потомъ.

Но наша плоть, плоть нашего міра, испорчена, дефектна, ненормальна; не потому, что плоть греховна въ своей сущности, является началомъ элымъ и должна быть умерщвлена, а потому. что она умираетъ, тлъетъ, болъетъ и страдаетъ, она не въчная и не свободная и должна преобразиться, возкреснуть. Изъ этого нужно исходить при обсуждении стараго и въчно новаго вопроса ебъ аксетизмъ. Не въ плоти проклятіе человъчества, его древняя испорченность, а въ смерти, не въ свободной жизни его грѣховность, а въ рабской скованности и ограниченности. Ненормальность плоти не въ оргійномъ богатеть жизни, а въ бъдности, узости и конечности жизни плоти. И религія, сознавшая трагедію міровой плоти, борется не съ плотью, а съ тленіемъ плоти, не съ оргійной полнотой жизни, а со смертью, узостью, подминой цильнаго частью. Побъдить нужно въ плоти не то, что въ ней-быте, а то что въ ней-небытіе, не оживаніе, а умираніе, не утвержденіе побъдить, а отрипаніе. Аскетизмъ можетъ быть однимъ моментомъ, однимъ изъ средствъ, но никогда цёлью, никогда единственнымъ средствомъ.

Религія аскетическая, буддизмъ, древній и самоновъйшій, уклонъ историческаго христіанства къ черному монашеству, религія, объявляющая войну жизни, а не смерти, бытію, а не небытію,— не наша религія; духъ, въ которомъ всякое «да» поглощается огромнымъ «нѣтъ», тонетъ въ великомъ «ничто», противенъ новому религіозному сознанію. Оргіазмъ— трагическій избытокъ жизни, столь мало знакомый нашей безцвѣтной и умѣренной раціоналистической культурѣ, аскетической и развратной (это всегда вмѣстѣ), столь забытый нами трагическій оргіазмъ трансцендентными нитями связанъ съ нашей конечной религіозной цѣлью— утвержденіемъ полноты бытія, сліяніемъ съ Первоисточникомъ всякой жизни. Не всякій оргіазмъ есть цуть, но не есть ли религіозный оргіазмъ нуть къ побѣдѣ надъ смертью, къ вѣчному пиршеству въ Царствѣ Божьемъ?

Мережковскій все это чувствуєть и понимаеть. Онъвидить тайну религіи Христа, весь смысль ея въ самыхъ загадочныхъ, непонятныхъ словахъ, которыя когда либо были произнесены: «Інсусъ взялъ хлюбъ, и благословивъ, преломилъ и, раздавая ученикамъ, сказалъ: пріимите, ядите: сіе есть Тело Мое. И взявъ чашу, и благодаривъ, подалъ имъ и сказалъ: «Нейте изъ нея всв, ибо сіе есть Кровь Моя Новаго Завъта, за многихъ изливаемая, во оставление грфховъ». Можно ли после этого понимать Новый Завъть, какъ религию безплотности и безкровности? Мережковскій справедливо говорить о «язвѣ и преступленіи всего историческаго христіанства, духъ котораго все еще донынѣ по преимуществу монашескій, безкровный и безплотный, невоплотимый, «отвлеченный духъ», -- которое все еще не отвътило на призывный голосъ Пана, не пристало къ великому празднику Діониса, не «преступило» за ту последнюю черту, где небо сходится съ землей, духъ-съ плотью и кровью?» «Что это за пиръ, въ когоромъ участвуеть каждое «сладострастное насвкомое», каждый «клейкій листочекъ?» Не зовъ ли «воскресшаго Пана?» Не пиръ ли плоти и крови, не таинственная ли вечеря новаго Діониса, который говорить о себь: «Я есмь истинная виноградная лоза, а отець мой виноградарь»; -- великій праздникъ, на которомъ вино претворяется въ кровь и кровь въ вино?» Вотъ слова огромной важности для новаго религіознаго сознанія. Вспомнимъ зам'вчательную работу Вячеслава Иванова о религіи Діониса, эллинской религіи страдающаго бога, Стремленія Вячеслава Иванова такъ характерны для новаго религіознаго движенія, опыты его должны быть признаны

значительнымъ вкладомъ въ нашъ христіанско-языческій ренессансъ. Пониманіе Діониса, какъ мистическаго предчувствія явленія Христа въ міръ—вотъ уже путь къ столь желаннному синтезу христіанства и язычества. Оргійныя празднества Діониса разрывають грани, освобождаютъ, являютъ религіозную среду, въ которой воплощается страдающій богь—Богъ Сынъ. Богъ Панъ есть еще обличіе божественной творческой силы, онъ живеть въ религіозной атмосферѣ богоотцовства, но Діонисъ съ его богострадальными празднествами не есть ли уже нарождающаяся въ мірѣ религіозная атмосфера богосыновства?

Вѣдь плоть міра священна, божественна не только потому, что она твореніе Бога Отца, что въ ней отражается Его вѣчная природа, но и потому, что въ ней распинается и страдаетъ Богъ Сынъ и въ Немъ плоть воскресаетъ, спасается отъ тлѣніи и смерти. И полная предчувствій, еще языческая религія Діониса, и преодолѣвшая язычество, исполнившая величайшія пророчества религія Христа—есть религія богострадальной земли 1). Въ Богѣ страдающемъ, распинающемся за землю, воплощенномъ, воскресаетъ, оживаетъ земля, плоть міра побѣждаетъ смерть, идетъ къ вѣчному пиру жизни. А черный монашескій, безплотный и безкровный аскетизмъ не есть ли бѣгство отъ міротой трагедіи, измѣна землѣ, въ которой воплощается и страдаетъ Самъ Богъ, не есть ли соблазнъ духа небытія?

Не духъ или плоть должны быть утверждены, а личность въ полнотъ и своеобразіи своего бытія, трансцендентная индивидуальность, которая есть «воплошенный духъ» и «духовная плоть». Идеъ личности, индивидуальности должно принадлежать центральное мѣсто въ новомъ религіозномъ сознаніи, только въ связи съ этой идеей многое можетъ ръшиться. Мережковскій долженъ быль бы чувствовать огромное значеніе религіознаго пониманія личности, но недостаточно раскрываетъ эту сторону религіознаго сознанія <sup>2</sup>). Въдь Самъ Богъ воплотился въ формъ личности и заповъдалъ утвердить личность для въчности, призналь безмърную цѣнность индивидуальности.

<sup>1)</sup> См. принципіально важную заключительную статью В. Иванова "О религіи Діониса" въ іюльской книгѣ "Вопросовъ жизни". Для Минскаго тоже земля освящается божественной жертвой, страдающимъ въ ней Богомъ. См. "Религія будущаго".

<sup>2)</sup> Я вижу слабость Мережковскаго въ томъ, что онъ почти не раскрываетъ религіозной идеи о безусловномъ значеніи человъческаго лица, плохо понимаетъ личностъ, мистически ее недостаточно ощущаетъ.

Проблема плоти въ религіозной ен постановки неразрывно связана съ проблемой пола, и Мережковскій справедливо считаеть эту последнюю нашей проблемой по преимуществу и съ решениемъ ея связываеть судьбу религіи. На нашу, кажется, долю выпала обязанность поставить эту проблему во всей ея остроть, обнажить ее, бросить вызовъ приросшему къ ней вековому лицемерію. Трудно говорить спокойно на эту тему, огромное негодование поднимается не только противъ мъщанства и ханжества современнаго общества, но и противъ связаннаго съ ней отвратительнаго калечества тысячельтій. Если мы будемъ говорить о поль слишкомъ много и слишкомъ открыто, если будемъ слишкомъ реабилитировать его права, перегнемъ дугу въ сторону противоположную, какъ это сдвлалъ Розановъ, то это не только простится передъ высшимъ судомъ. но и зачтется въ религіозную заслугу. В'ёдь самыя мітанскія и тупыя души должны понять и почувствовать въ интимной глубинв своей, что поль источникъ міровой исторіи, что съ нимъ связаны интенсивность и богатство бытія, что имъ заполнена половина жизни міра и отъ него зависить вторая половина, что въ немъ коренится трагизмъ жизни. Съ полемъ связаны самыя таинственныя, загадочныя глубины человіческаго существованія, и это знали всі величайшіе художники міра. Но самая важная и страшная проблема жизни оказалась наименте ртшенной и наименте поставленной, такъ какъ самое интимное не было признано нужнымъ для хода исторіи. Проблема эта все еще находится подъ тысячелітнимъ запретомъ, признана стыдной, неприличной, неловкой и даже безнравственной, неподлежащей разсмотранію. Каждый предоставленъ самому себѣ въ рѣшеніи одного изъ самыхъ вселенскихъ вопросовъ, каждый долженъ таить въ себъ муку, близкую всемъ, но недозволенную къ опубликованію.

Много-ли можно найти во всемірной литературѣ и философіи по вопросу о полѣ и половой любви? «Пиръ» Платона, самое геніальное, самое вѣчное изъ всего написаннаго въ этой области, буддійскія разсужденія Шопенгауэра, прозрѣнія нѣкоторыхъ крупныхъ художниковъ, удивительная статья Вл. Соловьева «О смыслѣ любви» и Розановъ, вотъ и все кажется. А надъ всѣмъ этимъ загадочныя, непонятныя, невмѣщенныя слова Христа. Въ исторіи—изувѣрскій, кощунственный аскетизмъ служителей историческаго христіанства и вѣчные соблазны Венеры, не умирающей, все вновь рождающейся изъ пѣны морской. Около пола совѣршаются тысячелѣтнія историческія преступленія. Проклятый властвующимъ въ

исторіи религіознымъ сознаніемъ полъ загоняется въ подземное царство и готовить землетрясенія и провалы. Древня богиня Афродита метить своимъ гонителямъ, она губить тв историческія религіи, которыя не считаются съ ея божественной волей. Лже-христіанскій аскетизмъ и спиритуализмъ отравили челов'вческую душу и тало, развратили сознаніемъ граховности, превратили жизнь пола въ что-то отвратительное, грязное и постыдное, умертвили великую религіозную мечту о святости пола, святости любви, святости любовнаго пира жизни. Полъ и связанный съ нимъ божественный Эросъ загнаны въ темницу буржуазной семьи и въ ней лишь терпятся, хотя семья не оправдывается ни однимъ словомъ Христа; влачатъ безрелигіозное существованіе въ кафе-шантанахъ и публичныхъ домахъ, этомъ неизбъжномъ коррективъ всякаго семейнаго строя. Половая любовь существуеть вив религи, не освящена, оставлена на произволъ судьбы. Религіозный по старому челов'якъ неизобжно оскверняеть любимую женщину и самъ оскверняется, такъ какъ всякое сладострастіе считается паденіемъ, слабостью, проклятіемъ человічества. Религіозные проповідники, философы, ученые, публицисты, общественные дъятели считають достойнымъ и приличнымъ говорить и писать обо всемъ, о самыхъ ничтожныхъ вещахъ, но не о полъ, источникъ мукъ и страданій. Для позитивистовъ просто не существуетъ проблема пола, для нихъ есть только вопросъ о раскрвнощении семьи, вопросъ гражданскаго права и политической экономіи, очень почтенный, конечно, или вопросъ медидинскій и гигіеническій, очень тоже полезный, но не религіозная проблема пола. У большой части самыхъ передовыхъ позитивистовъ можно встратить безсознательныя переживанія старорелигіознаго аскетическаго духа, хотя Богъ въ нихъ давно умеръ и замъненъ моралью. Мораль эта, нужная для уситховъ жизни, но не для религіознаго ея смысла, слишкомъ дорого стоила и должна быть свергнута новымъ религіознымъ Возрожденіемъ, по существу своему сверхъ-моральнымъ 1). Нельзя достаточно опвнить заслугу Розанова со всеми его крайностями, который такъ смело и радикально поставиль религіозный вопрось о поль, такъ революціонно порваль съ неумъстными притязаніями морали. Я не раздёляю Розановскаго решенія вопроса, мне глубоко чуждо это древнеіудейское обожествленіе родового пачала, освященіе сладострастія рождающаго, но восхищаюсь его могучей попыткой изгнать изъ

<sup>1)</sup> Не имморальнымъ.

нашей крови аскетическій ядь, обнажить поль въ его райской святости и безгрѣщности.

Розановъ несомнънно повліяль на всю концепцію сверхъисторическаго христіанства Мережковскаго. Мережковскій приняль вызовъ Розанова, сталъ на его сторону, но отнесъ этотъ вызовъ не къ религіи Христа, а къ «историческому» христіанству. Историческое христіанство, по его мивнію, не вмвстило пола, прокляло его, но религія Христа вмѣщаеть поль, и новое, сверхъ-историческое христіанство должно открыться намъ въ связи съ решеніемъ этой проблемы, такъ какъ отъ пола зависить вся плоть міра, религіозная правда о земль. Мережковскаго всю жизнь мучила Афродита, искушала его «бѣлая дьяволица», не даромъ она играетъ такую роль въ его историческихъ романахъ. И онъ стремится открыть въ статув Венеры черты идеала мадонскаго. Несмотря на свою кажущуюся близость съ Розановымъ. Мережковскій въ сущности стоить на діаметрально противоположномъ конців: Розановъ открываеть святость и божественность пола и сладострастія любовнаго какъ бы до начала міра, хочеть вернуть насъ къ райскому состоянію до грахопаденія; Мережковскій открываеть тоже самое послѣ конца міра, зоветъ къ сладострастному и святому пиршеству плоти въ мірѣ преображенномъ, искупленномъ и воскресшемъ. Мережковскій правъ, потому что смотрить впередъ, а не назадъ, но каковъ долженъ быть путь отъ начала къ концу, что должно утверждаться на этомъ пути?

Полъ не только біологическое понятіе, не только эмпирическое явленіе, которое должно быть уничтожено для утвержденія царства духа, которое не имфетъ мфста въ небф. Полъ-трансцендентенъ, любовь имфетъ смыслъ метафизическій, съ любовью половъ, съ сліяніемъ полярнопротивоположныхъ существъ тесно связано стремленіе въ вічности, въ утвержденію полноты индивидуальности. Но полъ ненормаленъ, какъ бы испорченъ, любовь трагична. Ужасъ не въ томъ, что половая страсть гръховна, а въ томъ, что полнота и въчность индивидуальности въ мірт эмпирическомъ ею не достигается, что индивидуальность дробится, что жизнь пола ведеть къ дъторождению и мое недостигнутое стремление къ совершенству передается потомству, обреченному страдать той же мукой. Съ другой стороны сама половая любовь постоянно разбивается, оказывается множественной, а не единой, и потому не достигаеть ввиности. Этотъ трагизмъ пола, это тление его не христіанство выдумало, и Розановъ совершенно безсиленъ передъ этой трагедіей, какъ и вообще передъ трагедіей смерти. Вотъ основная антиномія всемірной исторіи: продолженіе рода человіческаго есть результать несовершенства, смертности, дробленія индивидуальности, и оно необходимо для универсальной побъды надъ смертью, для окончательнаго утвержденія вічности и совершенства индивидуальности. Метафизическій смыслъ любви, половой любви, въ томъ, что черезъ нее утверждается метафизическая личность, вичная индивидуальность, а тлеющая плоть нашего міра такова, что и поль умираеть, дробится; достигается не въчность одной индивидуальности въ безсмертін, а множество смертныхъ индивидуальностей въ діторожденіи, не одна візчная любовь, а множество тлізющихъ. Безличный родовой инстинктъ связанъ со смертью, а въ въчной и совершенной жизни индивидуальностей натъ ни смерти, ни рожденія. Можетъли быть утверждено не родовое сладострастіе пола, индивидуальное и въчное? И тутъ, какъ и вездъ, цъль не можетъ быть достигнута только человическимъ путемъ, а лишь путемъ богочеловъческимъ, лишь въ союзъ съ Богомъ.

Метафизическое назначение пола вполнъ осуществляется только въ религіи. Если полнота любви и конечное назначеніе ея осуществимо въ союзъ мистическомъ, то пути къ ней, какъ и вездъ, многообразны и индивидуальны и менже всего это путь умерщвленія пола. Есть большая опасность прійти къ новой форм'в аскетизма, къ одному отрицанію безъ всякаго утвержденія, если не признать святости основъ половой любви, проявляющейся не только въ определенномъ церковномъ союзъ. Нуженъ бунть не только противъ лже-христіанскаго аскетизма, но и противъ союза семейнаго, насильственнаго, всегда безрелигіознаго и вічнымъ цілямъ любви противоположнаго. Вѣдь семья—союзъ земного благоустройства, союзъ родовой, а не индивидуальный. Христосъ училъ не безконечному размноженію, пролоджающему несовершенство и смерть, а въчной жизни и совершенству личности, индивидуальности. Нигда мы не встрачаемъ такого непреодолимаго консерватизма, какъ тутъ, нигдъ старыя чувства и старая мораль не правять такъ деспотически. Даже Мережковскій говорить слишкомъ слабымъ голосомъ, недостаточно бунтуетъ, хочетъ найти общую почву для примиренія съ старо-христіанскимъ ученіемъ о бракв. Половая, брачная любовь должна быть таинствомъ. должна освящаться въ союзв религіозномъ, чтобъ смыслъ и цвль ея были въчными, это несомнънно, но именно потому должна быть объявлена война всякой идев брака семейнаго, всякому насилію вившнему и внутреннему, всякой власти надъ оргійностью пола. Само понятіє разврата—староє, буржуваноє понятіє, продукть отвлеченнаго морализма, и должно быть подвергнуто суду эстетическому и окончательному религіозному.

Черезъ полъ должно совершиться не только соединение двухъ въ въчную полноту индивидуальности, но и соединение всъхъ въ общественность, такъ какъ, быть можеть, неразгаданная тайна любви христіанской въ томъ и заключается, что соединяетъ людей любовь не только братская, но и брачная, мистическая влюбленность, а не жалость и альтруизмъ. Близокъ къ этому и Мережковскій. Въ полъ, въ любви заключена и тайна индивидуальности, личности и тайна универсальности, соборности. Розановъ вообще плохо понимаетъ индивидуальность и потому для него скрыть истинный смыслъ любви, его половая оргійность безлична, но, что черезъ полъ лежить путь къ соборной религіозной жизни, это онъ чувствуеть, какъ никто. О мистической влюбленности говоритъ и Вл. Соловьевъ и съ ней связываеть многое 1). Именно въ отношении къ вопросу о полѣ и любви болѣе всего различаются люди ветхаго религюзнаго сознанія и ветхаго сознанія безредигіознаго отъ людей новаго редигіознаго сознанія. Новые религіозные люди, дюди будущей религіи свободы, должны покончить съ лицемфрнымъ морализмомъ, бросить вызовъ государственно-семейнымъ союзамъ благоустройства и отдаться революціонно-мистическимъ настроеніямъ, въ которыхъ. проблема пола и любви ставится и ръшается религіозно, а не позптивно, соціально, морально 2). Но робость передъ старыми силами все еще сковываетъ слишкомъ многихъ 3).

У Мережковского очень радикальный идейный темпераменть, онъ жаждеть великихъ, міровыхъ переворотовъ, но иногда говорить онъ ложнымъ, какъ бы не своимъ голосомъ; у него два голоса и только одинъ изъ нихъ подлинный, настоящій. Мнѣ ка-

<sup>1)</sup> Необыкновенныя, подлинно-мистическія идеи Вл. Соловьева о смысль любви, о въчной женственности, о мистической влюбленности ръзко противоръчать банальной, старой морали, развиваемой въ самомъ слабомъ его сочиненіи "Оправданіе добра", въ которомъ онъ сбивается на "морализмъ", какъ "отвлеченное" начало.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Много цѣннаго можно вайти по этому поводу въ статьяхъ Антона Крайняго въ "Новомъ Пути".

<sup>3)</sup> Даже Розановъ не свободенъ отъ страха, бовтся, что его перестанутъ принимать въ "хорошихъ домахъ", и не высказывается до конца. Намъ ненавистна эта цензура современнаго общества, это насиліе ложной совъсти и ханжества.

жется, что голосъ измѣняетъ Мережковскому всякій разъ, когда онъ пытается пойти на компромиссы, найти почву для соглашенія со старымъ, со старой государственностью, старой церковностью, всякій разъ, когда нащунываеть общую съ другими людьми твердую почву, когда боится провалиться отъ излишняго своего радикализма. У Мережковского есть искреннее, свое собственное, новое, свободное религіозное настроеніе, есть модитвенныя слова, родныя людямъ новаго религіознаго сознанія, но иногда происходить какой-то уклонъ, являются фальшиво-звучащія слова, староцерковныя, старо-государственныя, ветхія, не наши; какъ будто онъ вдругъ пугаетсясвоего «декадентства», хватается за старую крапость. Такимъ фальшивымъ, непріятно-ражущимъ ухо тономъ написано все, что говорить Мережковскій объ отлученіи Льва Толстого отъ церкви 1); не своимъ голосомъ, не своими словами пытается онъ искусственно связать, себя съ исторической церковью, съ государственнымъ тъломъ Россіи, вдругъ начинаетъ бояться ересей, хотя страхъ этотъ ему не къ лицу. Миф больно читать тр мфста писаній Мережковскаго, въ которыхъ онъ сбивается съ своего пути береть фальшивыя ноты, изм'вняетъ своему природному радикализму, мн'в слишкомъ дороги его исканія и я слишкомъ хотіль бы, чтобъ исканій этихъ не касались грубыя подозрвнія и обвиненія. Ничвиъ такъ не повредилъ Мережковскій себ'в и великому д'влу религіознаго возрожденія Россіи, какъ фальшивыми нотами въ вопросв о государствв и общественности. Онъ явно сбился съ пути, когда одно время началъ реставрировать старое славянофильское ученіе о государств'я, когда чужимъ голосомъ пробовалъ говорить о мистичности власти, когда пытался оживить историческій трупъ. Поразительно, какъ это Мережковскій, именно столь радикальный, столь бунтующій, столь свободный и новый по своей жажде Мережковскій не созналь сразу того, что теперь новидимому начинаеть сознавать, -- что государство, царство есть одно изъ искушеній дьявольскихъ, что всякая власть земная, всякій князь міра этого не отъ Бога, а отъ лукаваго, что новая общественность должна быть утверждена не въ насильственномъ союзъ государственномъ, а въ свободномъ религіозномъ союзв, что нътъ мъста насилію тамъ, гдв провозглашено царство любви. Чувство личности, столь важное для новаго

<sup>1)</sup> Мережковскій много върнаго и глубокаго сказаль объ Л. Толстомъ, о силъ "дяди Ерошки" и слабости толстовскаго сознанія, но совершенно не оцъниль религіознаго значенія толстовскаго отрицанія власти, толстовскаго протеста противъ оффиціальной лжи и поддълки.

религіознаго сознанія онъ не сумъль перенести въ политику. Часто Мережковскій подходить къ истинному ученію о безвластіи, о мистической безгосударственности, и тогда голосъ его звучитъ такъ искренно, такъ гармонируетъ съ новымъ религіознымъ сознаніемъ, но еслибы онъ не срывался! Съ нимъ повторилась та же исторія, что и съ Достоевскимъ, который даль въ «Великомъ инквизиторъ самое глубокое и страстное, единственное въ міровой литератур'я обоснование анархизма на религиозной почви, безмфрной свободъ во Христъ, а на ряду съ этимъ защищалъ самыя старыя и банальныя государственныя идеи. И Вл. Соловьевъ такъ до конца и не понялъ, что идея вселенской теократіи, царства Вожьяго не только на небѣ, но и на землѣ, несоединима съ признаніемъ власти земной, съ насильственной государственностью. Нужно выбирать: идти за Христомъ, отвергнувшимъ искушенія царствами земными во имя безмѣрной свободы и свободной любви, или за твмъ, кто Его искушалъ въ пустынв. А Мережковскаго долго собдазняда imperium romanum, идея мистической монархіи и величіе кесаря, которому онъ готовъ быль предоставить часть того, что есть Божье, хотя кесарь этотъ пикогда не быль эмпирическимъ, а лишь грезой романтика. Онъ поклоняется Наполеону, сверхъчеловъку, человъку-богу, и обнаруживается въ этомъ, что вліяніе Ницше еще не исчезло въ немъ. Въ Петръ, величайшемъ изъ царей, онъ видитъ примъръ монарха мистическаго, выполняющаго религіозное назначеніе, вм'ясто того, чтобы вид'ять въ немъ просто генія, всегда призваннаго свыше для направленія судебъ исторін 1).

Все это старый романтизмъ въ Мережковскомъ и движетъ имъ отвращение къ мъщанской демократии, къ безрелигіозной политикъ нашей интеллигенціи, забывшей великія идеи. Въ современныхъ либеральныхъ, демократическихъ, соціалистическихъ позитивно-государственныхъ идеяхъ мало величія, это не вселенскія идеи, не связанныя съ религіознымъ смысломъ жизни, «буржуззныя» идеи. Но какая можетъ быть сейчасъ великая, вселенская, религіозная государственная идея? Ужъ, конечно, не старая, мертвая идея царства власти земной, которая не только отвергнута современнымъ политическимъ, моральнымъ, нерелигіознымъ созиа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Взглядъ Мережковскаго на Петра Великаго поражаетъ своей неяеностью, двойственностью и это связано повидимому съ неяеностью и двойственностью всёхъ его мыслей объ Антихристъ.

ніемъ, но должна быть еще радикальние отвергнута новымъ религіознымъ сознаніемъ, какъ путь духа небытія, искушавшаго Бога въ пустыни.

Общественность можеть быть утверждена не на началахъ государственныхъ, отношеніяхъ властвованія, а на новыхъ и вѣчныхъ мистически-свободныхъ началахъ, подобно тому, какъ возможно утверждение любви не въ союзъ семейномъ, а внъ его, въ мистически-свободномъ союзв. Не должна-ли быть свободная любовь, безмфрная свобода въ Богф, единственной основой новаго общественнаго и полового союза? Великой, религіозной «государственной» идет, которую одно время искалъ Мережновскій, уже не можетъ быть, времена подобныхъ призраковъ и соблазновъ уже миновали, но можеть быть есть иная великая, религіозная идея безвластія, безгосударственности, новаго теократическаго, церковнаго союза, свободно-любовнаго, падчиняющаго личность лишь воль Бога и на земль, во отрицаніе всякаго стараго, насильственпо-государственнаго союза, подчинявшаго личность безбожной волю земной. Позитивисты, какими бы радикалами и анархистами они не представлялись, никогда, никогда не освободятся отъ соблазна государственности, отъ искушенія царствами земными, такъ қакъ страстно хотятъ устроить жизнь на земль, безумно боятся хаоса и не знають во имя чего отвергнуть соблазнъ власти земной.

Но какъ смотреть на борьбу за освобождение, которая наполняетъ новую исторію, на гордое возстаніе личности, на декларацію ея правъ? Соціальное освобожденіе протекало вив религіознаго сознанія, оставалось столь же не освященнымъ, какъ и любовь, какъ и жизнь пола, но мы не можемъ не признать безсознательной религіозной святости этого великаго движенія, иначе мы должны отвернуться отъ «земли». Люди новаго религіознаго сознанія должны принять и освятить борьбу за свободу, устраненіе насилія, гнета и властвованія, хотя могуть относиться съ отвращениемъ къ позитивному строительству жизни, къ культивированію инстинктовъ политической власти, которые свойственны всемъ направленіямъ и партіямъ, ставящимъ себе цели государственыя. Когда въ политическихъ идеологіяхъ идея власти, всякой власти, монархической или народной, всякой воли людской начинаеть заменяться идеей абсолютных правъ, вечных ценностей всякихъ свободъ, господства блага сверхъчеловвческаго, стоящаго надъ случайной волей человъческой, то тъмъ самымъ расчищается почва для идеи вселенской теократіи, для мистическаго безвластія. Когда судьбы челов'вческой жизни ставятся въ зависимость отъ сверхъчелов'вческаго блага свободы, отъ в'вчныхъ ц'внностей, отъ обсолютныхъ, неподлежащихъ челов'вческой расц'внк'в правъ, то она вручается вол'в Бога, возжелали, значитъ, царства Бога и на земл'в. Эта истина должна быть обнаружена; должна быть осв'вщена св'втомъ религіознаго сознанія. Должна быть раскрыта безсознательная святость свободолюбцевъ, воиновъ за образъ Божій въ челов'вк'в и безбожность лицем'врныхъ оффиціальныхъ слугъ религіи.

Мережковскій не рфшиль до сихь порь проблемы общественности въ религіозной ея постановкъ, не нашель своей политики, часто сбивался въ оцѣнкѣ государственности, а вопросъ этотъ такъ важенъ для того, кто мечтаетъ о «небесной землѣ». Какъ хорошо было бы, если бы онъ окончательно высказался на всѣ эти больныя темы, пошелъ по вѣрному пути, такъ какъ хотѣлось бы идти съ нимъ вмѣстѣ къ одной цѣли. Вѣдь имя Мережковскаго будетъ зачислено въ ряды первыхъ сознательныхъ предтечь свободо - любовной общественности въ союзѣ теократическомъ 1), который не можетъ быть государственнымъ, какъ не можетъ быть семейнымъ, и провиденціально связанъ съ безвластіемъ.

Историческое христіанство, аскетическое, пропов'ядующее индивидуальное спасеніе путемъ ухода изъ міра, проклинающее землю, въ сущности отрицаетъ не только религіозный, но и всякій смыслъ историческаго процесса, міровое развитіе просто выпадаеть изъ религіознаго сознанія, вселенская культура оказывается внърелигіозной и даже противорелигіозной. Но чистый, средневъковый христіанскій спиритуализмъ давно уже умеръ и сейчасъ практикуется какой-то компромиссь, сдёлка съ землей, вызывающая отвратительное лицемфріе. Религія какъ бы занимается попустительствомъ, смотритъ сквозь нальцы на ходъ исторіи, допускаетъ развитіе культуры, но ничего не освящаетъ, не входитъ въ жизнь міра силой преображающей. Спасаются внѣ церкви, спасаются отступники христіанства, богоборцы и ужъ, конечно, Леонардо да-Винчи, Гете или Ницше болве излюбленные двти Божьи, чёмъ множество служителей историческаго христіанства, «Если кто скажеть слово на Сына Человъческаго, простится ему; еслиже кто скажеть на Духа Святого, не простится ему ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ». И историческій прогрессъ, міровая куль-

Предшественникомъ Мережковскаго во многомъ является Вл. Соловьевъ.

тура, величайшіс ея герои освищаются и спасаются по этимъ словамъ Христа, такъ какъ не совершили хулы противъ Духа Святого. Магическій кругъ мистической церкви не совпадаеть ни съ какими относительными человъческими установленіями.

Мережковскій и люди новаго религіознаго сознанія не могуть вынести этой двойственности, хотять связать свою религію со смысломъ всемірной исторіи, хотять религіозно освятить всемірную культуру, хотять Церкви, которая вифстила бы въ себф всю полноту бытія, въ которой совершались бы всв таинства жизни. Но признать смыслъ всемірной исторіи, значить признать для нея конечную цель, значить утверждать конець всемірной исторіи и все въ ней оцфиивать по отношенію къ концу, все освящать, какъ путь къ завершенію всего. Съ чисто-философской точки зрѣнія идея конца міра можеть быть оправдана, хотя она раціоналистически столь же немыслима, какъ и отсутствіе конца во времени, безконечный міровой процессъ, эта плохая безконечность, по выраженію Гегеля 1). Хорошая безконечность, візчность—не въ отсутствін конца во времени, а въ преодолжнін всякаго конца, уничтоженіи времени, виввременности. Идея безконечнаго прогресса, которой такъ униваются позитивисты XIX въка, самая унылая, скучная, безсмысленная и противорвчивая изъ идей. Какая-то сврая тоска охватываеть при всякой попыткв реализировать эту идею въ мысли и настроеніи. Безконечное размноженіе несовершенства и опять смерть, никакой мечты о жизни вфчной, полной въ своемъ совершенствъ, недробимой. Да и отрицание конца есть несомивное отрицание смысла всемірной исторіи, отрицаніе прогресса, такъ какъ смыслъ требуетъ завершенія и міровая трагедія должна им'ять какъ первый, такъ и посл'ядній акть. Психологически же идея конца такъ глубоко присуща человъческой природь, что она постоянно является въ замаскированномъ видь. возрождается у однихъ въ видъ идеи всякихъ Zukunftstat'овъ, совершеннаго общества, золотого въка, естественнаго состоянія, словомъ «тысячелетняго царства», у другихъ въ виде мрачнаго провала, пессимистическаго небытія, полнаго упадка и т. д. Но только мистики сознательно и радостно принимаютъ идею конца и лишь немногіе мыслители ее оправдываютъ.

Кантъ считалъ это одной изъ антиномій и не допускалъ рапіонально-познавательнаго разръшенія проблемы конечности или безконечности мірового процесса.

Позитивисты и соціальные спасители челов'вчества хотятъ преобразовать, реформировать міръ, все удучшать его и такъ безъ конца, безъ радикальнаго его переворота. Но въдь можно пожелать большаго, можно захотъть преображенія міра, конца даннаго міра, ограниченнаго, испорченнаго, смертнаго, и зам'яны его міромъ инымъ, «новымъ небомъ и новой землей». Идея конца тъмъ и заманчива, тъмъ и прекрасна, что она есть вивств съ тъмъ идея начала, не смерти, а въчной жизни, и должна не угашать творческую работу, а усиливать ее. Если завтра будеть конецъ временному и начало бытія вічнаго, то въ этотъ послідній день я сділаю еще большія усилія, такъ какъ для вічности творить хочется больше, чёмъ для временности. Всё теоріи прогресса, самыя позитивныя, имфють свою наивную эсхатологію, ведуть съ роковой неизбъжностью къ постановкъ проблемы конца, завершенія смысла исторін міра. Особенно въ марксизм'в, какъ религіозной системъ, просвъчиваетъ эта примитивная эсхатологія, невольное пониманіе соціалистическаго общества, какъ конца исторіи. какъ начала какого-то иного, сверхъ-исторического процесса. И новое религіозное сознаніе, связавшее себя со смысломъ всемірной исторіи, неизб'яжно должно было обратиться къ христіанской книгъ, въ которой сокрыты таинственныя пророчества о концѣ міра, о завершеній смысла міровой исторій, о последнемъ акте трагедій, къ «Откровенію св. Іоанна».

Идея конца сдълалась основной религіозной идеей Мережковскаго, и свою конценцію христіанства онъ называеть апокалиптической, противополагая ее христіанству историческому. Апокалиптическое христіанство знаменуеть собой переломъ во всемірной исторіи, конецъ исторіи и начало процесса сверхъ-историческаго. До сихъ поръ религіозный світь шель отъ Христа, умершаго на крестъ, изъ прошлаго, въ которомъ не открылась еще полная истина, и свъть все слабъеть и слабъеть, но воть загорается новый религіозный світь и идеть оть Христа Грядущаго, начинается какъ бы обратное движение времени. Въ апокалиптическомъ христіанств'я раскроется природа Св. Духа, Утвшителя, объщаннаго Христомъ, будетъ вмъщено то, что не вмъщалось христіанскимъ историческимъ. Будеть новая, въчная церковь, церковь св. Іоанна, и новая, вѣчная религія, религія Св. Троицы, полнота откровенія всёхъ божественныхъ упостасей, въ которой преодолвется всякая двойственность, вместятся все ценности міровой культуры. Въ церкви Св. Іоанна, во вселенской теократіи, съ образованія которой начнется апокалиптическій процессь, раскроется правда о «землів», рішится вопрось о полів, о хлібов, объ общественности, все, что было невозможно для человіческаго историческаго процесса. Къ такого рода религіозной концепціи очень близокъ быль великій философъ-мистикъ Шеллингъ, но Мережковскій пришелъ къ ней совершенно независимо отъ Шеллинга, меніве философскимъ, боліве жизненно-художественнымъ путемъ 1).

Такимъ образомъ, центръ религіознаго сознанія переносится въ область пророческую, застывшій догматизмъ, историческая ограниченность преодолѣваются. Но есть опасность, чтобы пророчество не оказалось вновь догматически скованнымъ, чтобъ и на него не легла печать исторической ограниченности. Признаетъ ли Мережьовскій свободу пророчества и новое религіозное творчество? Съ одной стороны зоветь къ этому, а съ другой какъ будто бы и нѣтъ. Пусть онъ исходить изъ апокалипсиса, но вѣдь эта боговдохновенная символическая книга разно толкуется и вѣчный смыслъ ея раскрывается только въ нашемъ внутреннемъ мистическомъ опытѣ. Мережковскій пророчествуетъ о Новомъ Герусалимѣ съ великой радостью и веселіемъ въ сердцѣ, его апокалиптическое христіанство—бѣлое, для многихъ оно—черное, и сознаніе конца есть прежде всего сознаніе грядущаго страшнаго суда, вызывающаго ужасъ и тоску въ сердцѣ.

Пророчества свободны, открываются въ новомъ мистическомъ опытъ, въ этомъ великая радость, но и великая мука. Сама религіозная догматика должна развиваться подъ вліяніемъ новыхъ пророчествъ и свободнаго внутренняго откровенія, а не давить ихъ. Это блестяще оправдывается и на примъръ самого Мережковскаго, котораго догматики охотно назовутъ еретикомъ. Но Мережковскому грозитъ опасность впасть въ нъкоторый религіозный схематизмъ 2), и тогда увянутъ цвъты новаго, сверхъ-историческаго христіанства. Постигнуть религіозный смыслъ всемірной исторіи и неизбъжность

<sup>1)</sup> Шеллингъ говорить о религіи Св. Троицы, о новомъ откровеніи Св. Духа, о церкви Св. Іоанна. Удивительно, что сухой раціоналистъ Чичернвъ въ главномъ своемъ сочиненіи "Наука и религія" тоже говорить о новомъ откровеніи Духа въ будущемъ историческомъ процессъ, о религіи Троичности, о церкви Іоанна. Въ средніи въка была ересь братіи Святого Духа. Основатель этой ереси Іоакимъ училъ, что міровой процессъ проходить черезъ три періода, по тремъ лицамъ Св. Тройцы. Третья эпоха будеть эпохой Св. Духа и предвъстникомъ ея считался Св. Францискъ Ассизскій.

<sup>2)</sup> У Мережковскаго вообще есть склонность къ художественному схематизму, у него мало индивидуальныхъ оттънковъ.

конца ея не значить еще втиснуть ее въ давящія схемы, въ которыхъ погашается величайшая религіозная истина, истина о свободв. Иногда кажется, что для Мережковского судьба міра рішится борьбой Агица со Звівремъ, выходящимъ изъ бездны, Христа съ Антихристомъ, а самъ человъкъ, творческая свобода его, туть будеть непричемъ. Тогда спасеніе міра было бы процессомъ не богочеловъческимъ, а совстмъ ужъ внъчеловъческимъ, совстмъ ужъ не трагическимъ, такъ какъ трагедія-только въ последней, человеческой религіозной свободъ. Воть этого-то фаталистическаго схематизма, этого вырожденія новаго пророчества въ старую догматику я и боюсь больше всего. Да и не слишкомъ ли рано почувствовалъ Мережковскій близость конца, не слишкомъ ли многое должно еще совершиться, достаточно ли свободенъ міръ для последняго акта? Мережковскій пріоткрыль что-то новое, страшно свободное, а вдругъ опять закроетъ и для себя и для другихъ, исчезнетъ перспектива въчнаго религіознаго движенія, встанетъ еще разъ на пути призракъ догматической мертвечины. Образование церкви есть процессъ органическій, а не искусственно-механическій; церковь не есть крышка, которан ділаеть святымь то місто, на которое ее налагають; церковь растеть изъ святыхъ масть вселенской культуры, ствны ея поднимаются тамъ, гдв есть божественное въ своей основъ знаніе, искусство, дюбовь, свобода. Но церковь невидимая должна превратиться въ видимую, когда новое религіозное сознаніе обострится. И всякая церковь должна вміщать въ себъ свободныя религіозныя настроенія. Такъ ли понимаетъ и Мережковскій историческое воплощеніе, реализацію во времени въчной Мистической Церкви?

Когда единственнымъ источникомъ религіознаго свъта признавалось историческое воплощеніе божественнаго начала, данное въ прошломъ, это совершенно иное положеніе, чѣмъ когда главный источникъ свъта переносится въ будущее и не воплощенъ еще ни въ какой исторической данности. И въ первомъ случат религіозная свобода наша огромна, такъ какъ религіозная истина постигается во внутреннемъ религіозномъ опытъ и тогда только внѣшняя эмпирическая данность со всѣми ея случайностями пріобрътаетъ смыслъ, но во второмъ случать свобода эта дѣлается безмѣрной и трагичной.

Раскрытіе Духа въ богочеловѣческомъ процессѣ, въ которомъ каждый призванъ участвовать, есть невиданное еще признаніе человѣческой свободы и вмѣстѣ съ тѣмъ начало величайшей

трагедіи челов'вчества. Не началь ли уже раскрываться Духъ въ новой исторіи, въ новомъ опыть, въ философіи, въ искусствь, въ освобожденіи земли? Мережковскій какъ будто лучше другихъ понимаеть, что религія Христа есть религія свободы, что въ Христь — все въ изв'єстномъ смысль дозволено, и такъ страшно, чтобъ онъ не изм'внилъ этому пониманію. Наша религіозная трагедія не есть старая трагедія сов'єсти, а новая трагедія свободы, не «моральная», а религіозная трагедія посл'єдняго раздвоенія и посл'єдней свободы выбора. Эту трагедію Мережковскій просл'єдилъ на герояхъ Достоевскаго и мы больше всего дорожимъ этимъ.

Для завершенія смысла всемірной исторіи, для конца ея нужно освобожденіе, раскр'впощеніе міра и страшное обостреніе сознанія; личность человическая должна встать во весь свой рость. Тогда только можеть быть дана окончательная битва двухъ противоположных в началь міровой жизни. Мережковскій преждевременно заявиль о конц'в русской литературы; нужна еще и литература, и философія, и возрожденіе культуры, и политическое освобожденіе, такъ какъ нужна для конца небывалая свобода и небывалое сознаніе. Позитивисты, соціалисты и т. п. думають, что люди будуть счастливъе, спокойнъе, удовлетвореннъе, блаженнъе, когда не будуть уже такими вившне-несвободными, голодными, неустроенными. Это и есть самая коренная ложь. Люди будуть въ тысячу разъ несчастиве, когда сознаніе ихъ не будеть отвлечено вившнимъ гнетомъ и неустройствомъ отъ самыхъ страшныхъ вопросовъ бытія. Тогда жизнь ихъ станеть нестерпимо трагичной и безмърная свобода ихъ возжаждетъ Бога, затоскуетъ по любви въ Богв. Въ этомъ и только въ этомъ метафизическій и религіозный смыслъ соціальнаго освобожденія человічества. Пусть торжествуєть свобода по всемъ линіямъ жизни, пусть соціальные реформаторы накормять и одвнуть человька, чтобы загорьлось въ немъ последнее сознаніе его нищенской бідности и рабской безпомощности, невозможности дольше жить безъ Бога, ужаса окончательнаго небытія посл'я момента сытости и устроенности. Много званныхъ на пиръ въчной жизни, всв призваны къ участію въ осуществленіи целей всемірной исторіи, все равноценны передъ Богомъ. Въ этомъ истина демократизма. Но мало избранныхъ, не всъ свободно возлюбять Бога, поэтому осуществление смысла всемірной исторіи можеть быть деломъ не многихъ. Въ этомъ истина аристократизма. Религіозный аристократизмъ, къ которому склоняется Мережковскій, вполив примиримъ съ соціальнымъ демократизмомъ и не долженъ им'ять ничего общаго съ историческимъ барствомъ.

Туть мы подходимъ къ самому страшному вопросу и самому важному. Исторія всемірной культуры привела сознаніе челов'я въ двумъ величайшимъ идеямъ-идев Богочеловъка и Человъкобога. Идея человъкобога мучила Достоевскаго и мука эта вылилась въ пророческомъ образѣ Кирилова. На человѣкобогѣ помѣшался Ницше, человъкобогомъ бредять многіе позитивисты, хотя образъ его умаляется въ ихъ общной фантазіи. Идею человъкобога, взятую въ ея противоположности идећ богочеловака, Мережконскій сводить на очную ставку съ религіозной идеей Антихриста, предсказанной въ Апокалипсисъ. Но во всемъ, что писалъ Мережковскій на эту тему, есть какая-то роковая неясность, близкая намъ неясность, наша общая неясность. И не связано-ли это тъсно съ нашей трагедіей свободы? Въ своей книгъ «Л. Толстой и Достоевскій» Мережковскій повидимому склоняется къ тому, что «Богочеловъкъ и Человъкобогъ-одно и тоже», какъ одно и то же-двѣ противоположныя религіозныя бездны, вверху и внизу, небо и земля, духъ и плоть. Въдь новое религіозное сознаніе тягответь къ тому, чтобы признать наконецъ человекобожество, богоборчество, демонизмъ такимъ же божественнымъ началомъ, какъ и бездну противоположную, признать лишь кажущимся зломъ; а черта, зло нуменальное, видъть въ серединъ, плоскости. пошлости, въ духв небытія. «Пока не сознана до конца тайна последняго соединенія: Я и Отецъ-одно, сыновья Упостась, «Я» не кажется-ли «демоническимъ» по отношенію къ Упостаси Отчей. къ «Не-Я», и наоборотъ, Отчая-по отношению къ Сыновней». Повторить-ли и теперь Мережковскій эти таинственныя и глубокія слова? И далве: «Совершенная любовь, любовь до конца. до Бога и такая же совершенная свобода-не два, а одно, и что, следовательно, нельзя противополагать любовь безъ свободы, свободъ безъ любви... Но въ томъ-то и «весь секретъ» Чорта, что не хочеть онь до конца; не хочеть, чтобы два было одно, а хочеть, чтобы два всегда было двумя, и для этого самъ притворяется однимь изъ двухъ, то Отцемъ противъ Сына, то Сыномъ противъ Отца, не будучи ни тъмъ, ни другимъ, а лишь отрицаніемъ обоихъ; притворяется однимъ изъ двухъ полюсовъ, противоположныхъ и равныхъ другому, тогда какъ оба полюса уже навъки заклю-

чены въ двуединствъ божескихъ Лицъ, Отчаго и Сыновняго; а **Духъ** вѣчной Середины есть только отрицаніе этой мистической полярности, только «обезьяна», которая, передразнивая двуединство Божескихъ Упостасей, искажаетъ оба Лица, смешиваетъ ихъ и смвется». «Другого чорта вовсе нвть,... это подлинный, единственный Сатана и... въ немъ постигнута последняя сущность нуменальнаго «зла». Мережковскій дізлаеть попытку спастись оть соблазновъ демонизма, принизивъ Сатану, понявъ чорта, какъ полное ничтожество и лакейство. Въ замъчательной стать в «Судьба Гогодя» онъ дальше развиваеть эту точку зрвнія и въ образахъ Хлестакова и Чичикова видить нуменального чорта, къ серединъ, плоскости и пошлости сводить духъ зла, духъ пебытія. Но гдв же тогда Антихристь, чемъ страшень онъ и соблазнителень? Вопросъ о происхождении и значении зла въ мірѣ самый трудный, страдіный и роковой для будущаго всякой религіи, можеть получить два решенія, монистическое и дуалистическое. Или дьяволь есть жалкая тварь, поднявшая раздоръ между Богомъ и міромъ во имя небытія, такъ какъ никакого бытія онъ утвердить не можеть, тогда въ немъ нътъ никакой бездны, а лишь середина, и въ демонизмъ нътъ ничего соблазнительнаго. Или дьяволъ-самобытное, предмірное, несотворенное начало, и тогда мы приходимъ къ дуалистическому ученію о двухъ въчныхъ царствахъ, предстоящихъ нашему выбору. Иногда кажется, что страшныя слова о «геенв огненной» какъ бы подтверждають это соблазнительное дуалистическое ученіе 1). Мережковскій не рішиль еще этой проблемы. Свобода есть божественный даръ, но для оправданія смысла свободы необходимо зло. О, конечно, середина, плоскость, мещанская пошлость, позитивистическое небытіе — есть Чортъ, конечно, на великихъ богоборцахъ, на глубокомъ демонизмв почилъ Духъ Святой, а не дьявольскій, но ніть-ли туть еще какой-то тайны?

Гордой идеи о человѣкобогѣ и всего, что за ней скрывается къ чорту—Хлестакову, чорту—Смердякову, къ серединѣ и пошлости не сведешь. Утвержденіе личности въ абсолютномъ ея значеніи есть дѣло божеское, а не безбожное. Мережковскій это чувствуєть и говорить: «Кириловъ доводить до конца главную религіозную мысль Ницше—и вотъ царство «сверхъ-человѣка», пред-

<sup>1)</sup> Я не утверждаю дуалистическаго рѣшенія и указываю только на огромную трудность этой проблемы, которую Мережковскій обходить. Діавольская стихія не только въ плоскости и пошлости, но гораздо болъе еще въ злобъ и самолюбіи.

въщаемое Заратустрой, оказывается «здъшней въчной жизнью», т. е. «грядущимъ Іерусалимомъ», царствомъ Воскресшей Плоти, предсказаннымъ въ Апокалипсисъ: «мы будемъ царствовать на землю». Одному изъ двухъ равныхъ треугольниковъ дано обратное положеніе—и оба совпали. Итакъ, въ двухъ своихъ крайнихъ точкахъ, въ первой—въ идеѣ о началѣ, о божественной необходимости и въ послѣдней—въ идеѣ о концѣ міра, о божественной цълесообразности, кажущееся анти-христовымъ ученіе Кирилова и Ницше совпадаютъ съ ученіемъ Христовымъ; а ежели совпадаютъ двѣ точки двухъ прямыхъ линій, то и сами линіи должны совпасть: это—аксіома геометріи». Слова эти очень важны для характеристики новаго религіознаго сознанія.

Есть плоское человъкобожество, ведущее по пути небытія, его проповъдують позитивисты, это, когда человъкъ съ лакейскимъ самодовольствомъ ставить себя на мъсто Бога, ничего не уважаетъ, когда все сверхъ-человъческое отрицается. «Человъкъ» Горькаго таковъ. Тутъ нътъ полярной бездны, а середина. Но Богъ любитъ такихъ благородныхъ богоборцевъ, какъ Эсхилловскій Прометей, какъ Байроновскій Каинъ, какъ Ницше, Иванъ Карамазовъ и Кириловъ. Тутъ есть бездна, но быть можеть—одного изъ Лицъ самого Бога.

Двойственность, двв полярно-противоположныя бездны, о которыхъ говорить Мережковскій, -- это не Богъ и дьяволъ, не доброе и злое начало, а два равно-святыхъ, равно-божественныхъ начала, примиряемыхъ въ Троичности. Внъ Троичности, вмъщающей безмфрную полноту, остается духъ небытія, середины и пошлости. Ученіе о Троичности Божества-одно изъ самыхъглубокихъ религіозно-метафизическихъ ученій, которое защищали величайшіе философы. Шеллингу и Гегелю догмать св. Троицы не казался смѣшнымъ и неленымъ, какъ это кажется поверхностнымъ раціоналистамъ, и съ троичностью они связывали свою систему. Замъчу здась только сладующее: въ исхода изъ Двойственности путемъ Троичности, въ ученіи о Троицъ есть божественная діалектика. допустимая лишь при признаніи ученія о Логось, лишь при метафизикъ Божественнаго Логоса, такъ какъ категорія числа (1, 2, 3 есть категорія разума и примінима только къ Существу-Логосу и діалектика раздвоенія и примиренія (тезисъ, антитезисъ, синтезъ) также примънима лишь къ высшей разумной природъ-Логосу. Это Мережковскій недостаточно сознасть 1), такъ какъ не идеть

<sup>1)</sup> Мережковскій ничего не говорить о Логосѣ.

путемъ философскимъ, но болѣе философскій Вл. Соловьевъ хорошо понималь это. Во всякомъ случав велика заслуга Мережковскаго, который заговорилъ о непостижимо-забытомъ въ исторіи религіознаго сознанія Третьемъ Лицѣ Троицы, о Духѣ, и связалъ это съ нашимъ религіозныхъ раздвоеніемъ. И его религія не историческое христіанство и не христіанство, такъ какъ слово это образовалось лишь отъ одной изъ Упостасей, а религія—Троицы, до сихъ поръ еще не раскрытая. Скажутъ: символъ вѣры христіанской начинается съ исповѣданія догмата Троичности! Но тѣмъ поразительнѣе, что Троичность не была вмѣщена религіей христіанской, была непонята, забыта.

Есть какая-то тайна, которую Мережковскій не въ состояніи выразить, хотя мучительно пытается это сделать. Не упирается-ли онъ въ неизръченное, постижимое лишь въ дъйствіи, въ самомъ таинствъ? Мнъ часто думается, что все человъческое творчество, всв усилія человвческія объясняются томленіемъ по тому, чего нътъ. Нужно человъку одинъ какой-то секретъ знать и тогда будеть у него все, будеть онъ страшно богать и радостенъ, тогда прекратить всв свои усилія, не нужно ему будеть творить въ философін, литературѣ, искусствѣ, политикѣ-суррогаты, замѣняющіе жизнь истинную. Зачемъ философія, любовь къ мудрости, если есть самая мудрость, зачёмъ музыка, поэзія, скульптура, когда само бытіе-музыка, поэзія, скульптура? Въ писаніяхъ своихъ я выражаю лишь свою тоску по истинномъ, полномъ, въчномъ, свободномъ и радостномъ бытін и безм'врное желаніе узнать его секреть-единственный секреть. Всв мы пишемъ о томъ, чего нътъ и чего такъ жаждемъ, въ музыкъ творимъ звуки высшей гармоніи, которой не имжемъ, въ образахъ художника красоту, которой нътъ. Мука всякаго подлиннаго творчества есть мука религіозная и рождается она изъ того, что нътъ у насъ еще ключа отъ тайны бытія, изъ томительнаго исканія этого ключа. Мы идемъ путемъ вселенской культуры, но, когда единственно важный секретъ будетъ разгаданъ, настанетъ конецъ всему конечному, начало-въчному. Мережковсій какъ бы приближается къ разгадкъ какого-то секрета, ходить около него, но знаеть ли онъ уже его или знаеть только о немъ? Наши съ нимъ желанія слишкомъ схожи, мы хотимъ разгадать ту же тайну и потому путь у насъ долженъ быль бы быть одинъ.

## Революція и культура <sup>1</sup>)

Не разъ уже указывали на двойственный характеръ шествія революціонной демократіи въ міръ: она несеть съ собой несомнічную правду соціальной справедливости, а ніжоторыя проявленія ея-столь же несомниную неправду отрицанія и вражды къ благороднымъ ценностямъ. Тутъ трагическое противоречіе, которое эмпирически такъ же неустранимо, какъ и распря между личнстью и обществомъ, между свободой и необходимостью. Волны революціоннаго движенія Западной Европы разбивались о скалу великой культуры, очищали ее и сами очищались, встрачаясь съ великими культурными традиціями, съ благородными памятниками. Книги, на которыхъ почилъ духъ въчности, вошли въ плоть и кровь европейскихъ народовъ, прекрасные храмы, съ которыми связаны тысячельтнія чувства, стояли какъ бы укръпленные на почвъ внѣвременной. И революціи претворяли въ себѣ великую культуру. переносили въ свое будущее ценное и вечное, созданное въ прошломъ. Европейская соціалъ-демократія по духу своему хотала бы умалить культурныя ценности, враждебна во всему слишкомъ гористому, но она должна быть культурной подъ страхомъ духовной смерти, должна сторожить александрійскую библіотеку, хоти бы считала ее не нужной и вредной. И внашняя культурность все болев и болве побвждаеть вандализмъ ея внутренняго равнодущія къ творчеству культуры.

Въ русской революціи много своеобразія. Велика это революція по силѣ зла и неправды, которыя она призвана исторіей уничтожить и полна она высшаго смысла и всемірнаго значенія. Но русская революція въ нѣкоторой своей части можеть оказаться самой некультурной изъ всѣхъ революцій міра, въ ней легко можеть соединиться великая правда и подвигь съ неправдой и неблагородствомъ. И объ этомъ нужно говорить открыто, искренно и правдиво, такъ какъ нѣтъ и не должно быть такой временной тактики, которая оправдывала бы жертву скрижалями своихъ цѣн-

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Полярной Звъдъ" № 2, 1905 г.

ностей. Проявленія русской революціи будуть не культурны и въ извъстныхъ сторонахъ своихъ неблагородны потому, что въ несчастномъ прошломъ старой Россіи такъ мало культуры и благополства. И не офиціальной, гнилой Россіи бросать этоть упрекъ революціи, правительство не сметь говорить о какихъ бы то ни было идеяхъ. У насъ не только не было той великой культуры, что красила старую Европу, но и никакой культурной атмосферы, никакихъ культурныхъ традицій не было. Въ историческомъ прошломъ Россіи встрвчаются отдельные творцы, быль Петръ Великій, была литература великая, были декабристы, интеллигенція, смілая, своеобразная, взбиравшаяся на самыя вершины европейской мысли, но всв эти благородные цвиности-огоньки, затухавшіе въ океан'в варварства и дикости. Истинно всенародной культуры у насъ еще натъ; всенародное творчество было задавлено. и свътлая сотня съ утонченными порывами къ культурному творчеству и съ жаждой свободы, большей чемъ на Западе, жила въ средв чернаго милліона. И до сихъ поръ русскій народъ остается сфинксомъ, загадку котораго не такъ легко разгадать, какъ это кажется нашимъ соціалъ-демократамъ. Не по немецкимъ, полуустаревимъ книжкамъ разгадается эта загадка.

И можеть разыграться страшная историческая трагедія. Цвии самодержавія, цвии безпримврнаго въ исторіи гнета, умерщлявшаго жизнь, творчество и культуру, снимаются съ многострадальнаго твла Россіи, освобождается русская культура, а самой культуры еще и нътъ. Покрытое ранами тъло больного почти не дышеть. Отдальные огоньки сватятся и ихъ нужно спасти отъ бушующаго океана, темнаго и не творящаго. Нигилистическое въ русской революціи есть дитя нигилизма нашего историческаго прошлаго, нигилизма русскаго самодержавія, некультурность радикализма — отраженіе некультурности консерватизма, вандализма старой, оффиціальной Россіи. Въ революціонномъ якобинствъ всегда ведь узнается духъ политическаго самодержавія и деспотизма. Революція слишкомъ часто заражается тімь духомь, противъ котораго борется: одинъ деспотизмъ порождаеть другой деспотизмъ, одна полиція-другую, вандализмъ реакціи порождаеть вандализмъ революціи. Это старая исторія.

"А мы—мудрецы и поэты, Храпители тайны и въры, Унесемъ зажженныя свъты Въ гетакомбы, въ пустыни, въ пещеры".

Откроетъ-ли русская революція широкій и свободный путь для великой всенародной русской культуры или всё благородныя цѣнности остается только унести «въ гетакомбы, въ пустыни, въ пещеры»? Всф эти мысли приходять въ голову, когда читаешь въ «Новой Жизни» фельетоны Максима Горькаго о «Мѣщанствф». Разсужденія М. Горькаго очень слабы, политически нев'яжественны и просто неумны, прежде всего неумны, но они имъютъ симптоматическое значеніе. Самъ-то Горькій интересенъ. Въ крупной все же индивидуальности Горькаго какъ бы олицетворяется все, что есть противокультурнаго въ русской революцін. Туть уже чувствуется не только праведное возстаніе противъ соціальной несправедливости, но и неправедная злоба противъ культуры, противъ всего благороднаго и въчно-цъннаго, тутъ хамскія чувства вилетаются въ соціальный бунть. Я не могу назвать статьи Горькаго иначе, какъ хулиганствомъ въ самомъ подлиннемъ и глубокомъ значеній этого слова. Это не толстовское отрицаніе культуры, столь для нея плодотворное, гребущее переоцѣнки цѣнностей, это-подымающаяся сила хамства, оскорбляющая въчную эстетику и въчную этику.

Горькій выступиль въ литературі со своимъ освіжающимъ словомъ и въ первыхъ разсказахъ своихъ былъ силенъ, оригиналенъ и талантливъ. Нужно было разсказать міру о босякахъ и ихъ бунтв. Эта новая сила босячества дъйствовала ослъпительно на современное общество и имъла успъхъ въ самыхъ буржуазныхъ слояхъ, очевидно по контрасту, ни къ чему не обязывающему. Всъ признали, что босяки Горькаго-сила бунтарская и революціонная, одни съ восторгомъ, другіе съ осужденіемъ. Слава Горькаго все росла и росла, а писалъ онъ все хуже и хуже; романы его слабъе первыхъ разсказовъ, драмы слабъе романовъ, статьи ужъ совсъмъ илохи. Въ гимназическомъ упражнении подъ названиемъ «Человъкъ» знаменитый писатель изложиль свой символь въры, и даже поклонники его были поражены убожествомъ этой вещи. Читая статьи Горькаго о «Мъщанствъ», чувствуещь настоятельную потребность ръзко поставить вопросъ о томъ, какого духа Горькій, что несетъ въ міръ это босячество, не знающее родства, во имя чего этотъ показанный бунтъ.

Теперь болъе, чъмъ когда либо, развивается культъ громкихъ словъ, какое-то лакейство передъ такими звуками, какъ «пролетаріатъ», «народъ», «революція», «возстаніе» и т. п. И до патологическихъ размѣровъ доходитъ потребность лежать на брюхъ

передъ кумирами и всякими подобіями на землъ. Не привыкли къ свободъ, не могуть жить безъ начальства, безъ раболънства. Подлинно-ли революціонно горьковское босячество, нѣть-ли туть точки соприкосновенія хулиганства революціоннаго съ хулиганствомъ реакціоннымъ, нътъ-ли той же субстанцій чернаго насильничества, отвращенія къ свобод'в личности? В'вдь босяки-горьковскіе типы слишкомъ часто теперь оказываются хулиганами-черносотенцами, бунтъ ихъ выливается въ формъ самыкъ реакціонныхъ звърствъ. О, конечно, Горькій не имфетъ ничего сознательно-общаго съ черной сотней, не узнаеть своихъ героевъ и ненавидить ихъ черныя дъла, но это-то и поучительно. Есть хулиганство, враждебное культуръ, идеямъ и въчнымъ цвиностямъ, которое можетъ вылиться какъ въ революціонную, такъ и въ реакціонную форму, и духъ этотъ Горькій хотвлъ бы привить освободительному движенію. Въ последней статье своей «по поводу» полученных имъ писемъ Горькій имтается оправдать всякое насиліе и жестокость, надъ человъкомъ учиненныя, и ставитъ канарейку выше человъка, признаеть большую за ней самоценность. «Человекъ» является предъльной идеей Горькаго, последней его мечтой и любовью, и во имя человъка этого допускается всякое безчеловъчье, всякое изувърство, духовное и физическое, всякое надругательство надъ культурными ценностими, надъ великими вещами, надъ благородными именами и идеями. Религія человіческаго, только человіческаго, отвергающая приности абсолютныя и враныя, всегда приводить къ тому, что на человъка смотрять лишь какъ на средство. Абсолютная панность челваческой личности можеть быть признана лишь религіей цінностей сверхчеловіческих в. Безбожіе больше даеть канарейкв, чвмъ человвку.

Что говорить Горькій въ своихъ статьяхъ «о мѣщанствѣ»? Кто мѣщане? Тѣ, которые прячутся «въ темные уголки мистицизма, въ красивенькія о́есѣдки эстетики... печально и о́езнадежно о́родятъ въ лао́принтахъ метафизики и снова возвращаются на узкія, засоренныя хламомъ вѣковой лжи тропинки религіи». «Мѣщанинъ люо́итъ философствовать, какъ лѣнтяй — удить рыо́у, онъ люо́итъ поговорить и пописать объ основныхъ проблемахъ бытія,—занятіе, видимо не налагающее никакихъ обязанностей къ народу»... Мѣщанинъ — «пндивидуалистъ, это также вѣрно, какъ нѣтъ козла о́езъ запаха». Мѣщане — Л. Толстой и Достоевскій. Мѣщане — русская интеллигенція. Мѣщанство — религія, философія, эстетика, да, въ сущности, и наука, мѣщанство — гуманизмъ, мѣщанство —

заповѣдь «люби ближняго своего, какъ самого себя», мѣщанство все индивидуальное и свободное, все культурное и утонченное. Что же не мещанство, что ему противополагается? Культъ силы, поклоненіе рабочему народу, какъ факту, какъ побѣдоносной стихіи, злоба противъ индивидуальнаго творчества, отрицаніе культурныхъ цѣнностей, взглядъ на человѣческую личность, какъ на средство и орудіе.

«Мѣщанинъ любитъ имѣть удобную обстановку въ своей квартиръ и душъ. Когда въ душъ его все разложено, приличнодуша мъщанина спокойна». Это хорошо сказано, но такъ-ли ужъ свято уваренъ Горькій, что онъ не любить этой «удобной обстановки»? Кто же такъ жаждетъ устроить «удобную обстановку въ своей квартирѣ и душѣ», кто хочетъ раціонализировать всю жизнь, убить внутреннюю тревогу духа, исканіе смысла жизни, кто самедовольно отрицаеть въчный трагизмъ, охраняющій отъ всякаго окончательнаго «удобства»? Конечно ужъ не мистики, метафизики и эстетики, не Толстой и Достоевскій, не мятущієся интеллигенты и не идеалистическіе либералы, а позитивисты, соціалъ-демократы, провозвъстники раціоналистической религіи человъческаго устроенія. Революціонизмъ хулиганскаго типа, столь милый некультурной и грубой душ'в Горькаго-это в'ядь очень поверхностное, чисто вижшиее бунтарство; онъ допускаетъ всякое вижшиее проявление силы, всякое неуважение къ человъческой мысли и жизни, всякое отрицаніе неотъемлемыхъ правъ человіческой личности, и все это во имя окончательнаго спокойствія на земль, во имя «удобной обстановки въ квартиръ» будущихъ покольній, которымъ приносятся въ жертву покольнія современныя. Право же, у Горькаго и любого соціаль - демократа - позитивиста болве «удобная обстановка въ душть», чъмъ у Достоевскаго, чъмъ у насъ, не върящихъ въ возможность окончательно раціонализировать жизнь, поб'вдить витшними средствами ирраціональную трагедію міра, принудить насильственно человъческое общество къ все той же «удобной обстановив».

И нужно возстановить истинное значеніе словъ. Мъщанъ тъ, которые по духовной своей бъдности временное ставятъ выше въчнаго, абсолютныя цънности предаютъ за благоустроенное и удобное царство міра сего, злобствуютъ противъ благородной и великой культуры, противъ геніевъ и творцовъ, противъ религіи, философіи и эстетики, противъ абсолютныхъ правъ личности и безпокойства ея, мъщающаго имъ окончательно устроиться. Мъщане тъ, что

строять вавилонскую башню, въ которой не остается мѣста для религіозной жизни, всегда отражающей антиномичность и таинственность бытія. Есть въ мірѣ святыя вещи и только мѣщанство—хамство можеть поднять на нихъ свою руку. Это надвигающееся мѣщанство, враждебное всему истинно-благородному, индивидуальному, творческому и внутренно-мятежному, должно быть отрѣзано отъ очистительной правды демократической революціи, и мы должны поднять противъ него толосъ во имя свободы и цѣнностей сверхъчеловѣческихъ.

Какъ неэстетично и безрелегіозно холопство передъ пролетаріатомъ потому только, что онъ пролетаріать, что въ немъ грядеть сила, какъ развращаетъ это самихъ рабочихъ, которымъ нуженъ свътъ и сознаніе. Въдь народъ, не просвъщенный идеями, неозаренный світомъ сознанія, можеть оказаться и черной сотней, тысячей и милліономъ, и поворно это идолопоклонство, эта жажда имъть новое начальство. А кто несъ сознаніе въ рабочія массы. съ подвигомъ и самоотверженіемъ? Та самая интеллигенція, которую Горькій травить. Заслуги русской интеллигенціи передъ освободительнымъ движеніемъ безмірно велики, такъ какъ она была носительницей личнаго творчества и сознательныхъ идей. Стыдно забывать это въ лакейскомъ усердін прислужиться тому, что владветь данной минутой. Марксисты отрицають это потому, что раціональная теорія, плохо вычитанная изъ німецкихъ книгъ, сділалась ихъ ирраціональной страстью, но Горькій не марксисть въ существъ своемъ, онъ и для этого недостаточно культуренъ, у него никакихъ теорій нітъ, а есть въ немъ противокультурная стихіяхулиганство. Безплодна и пустынна была бы та революція, которая смотрить на прошлое культуры лишь какъ на tabula rasa и противополагаеть вачнымъ цанностямъ лишь повую организацію питанія. На этой пустынной почвѣ не можеть появиться никакой флоры и фауны, не вырастуть никакіе цвіты, такъ какъ растуть они только изъ въчности. Духъ небытія чувствуется въ статьяхъ Горькаго, въ его грядущемъ мѣщанинѣ, «Человѣкъ», во имя котораго вытравлено все цанное, все вачно сущее, отвергнута міровая культура за аристократизмъ ея происхожденія, есть пустота и и небытіе, Челов'якъ-полнота бытія-есть сосудь божественныхъ ивньостей.

И нужно огромное мужество и огромную энергію собрать, чтобы бороться противъ культурнаго и политическаго хулиганства, противъ надвигающагося мѣщанства, сказавшагося уже въ Западней Европ'в умаленіемъ цынностей, противъ этого неуваженія къ человъку во имя «человъка», поруганія свободы во имя «свободы». Въ этомъ отношеніи мы должны быть идейно непримъримы и абсолютные принцыны должны ставить выше всякой тактики, не боятся инсинуацій и клеветы. Страшно видіть въ великой по своей миссіи русской революціи отраженіе отвратительнаго лика старой, полицейско-самодержавной Россіи съ ея насильничествомъ, неуваженіемъ къ свободной мысли и сов'всти, презрівніемъ къ культурнымъ цанностямъ. И вся эта газета «Новая Жизнь», и самъ Горькій, и проекть полицейской организаціи литературы, предложенный самоновъйшимъ инквизиторомъ г. Ленинымъ, и подлизыванье къ новой силь бывшихъ мечтателей, и трусость мысли, боязнь радикальнаго начальства, изуверская нетерпимость - все это показатели безъидейности и духовнаго умиранья, до котораго довело несчастную Россію самодержавіе. Великая революція должна совершиться, чтобы побороть реакціонный духъ, вплетающійся и въ проявленія самой революціи, и возврата назадъ нітъ. Окончательно преодольть этотъ тяжкій кошмаръ прошлаго, стряхнуть съ себя цени всякаго насилія, хотя бы оно исходило оть г. Ленина, освободить творчество культуры можно только на томъ пути, который признаеть свободу и права человъка абсолютными ценностями и на которомъ человъкъ съ благороднъйшимъ содержаніемъ своего духа не можетъ быть обращенъ въ простое средство. Для этого должно воцариться не новое насиліе, не гипнотизирующія слова и стихійныя страсти минуты, а мощъ візныхъ идей и новаго сознавія. Всемъ лакействующимъ я напомню слова одного изъ самыхъ крупныхъ русскихъ демократовъ-Н. К. Михайловскаго: «У меня на столь стоить бюсть Бълинскаго, который мив очень дорогь, вотъ шкафъ съ книгами, за которыми и провелъ много ночей. Если въ мою комнату вломится русская жизнь со всеми ея бытовыми особенностями и разобьеть бюсть Велинскаго и сожжеть мои книги, я не покорюсь и людямъ деревни; я буду драться, если у меня, разумъется, не будутъ связаны руки. И если бы даже меня освиль духъ величайшей кротости и самоотверженія, я все таки сказаль бы, по малой мъръ: прости имъ, Боже истины и справедливости, они не знаютъ, что творятъ! Я все таки, значитъ, протестоваль бы. Я и самъ съумъю разбить бюсть Бълинскаго и сжечь книги, если когда нибудь дойду до мысли, что ихъ надо бить и жечь, но пока они мив дороги, я ни для кого ими не поступлюсь. И не только не поступлюсь, а всю душу свою положу на то, чтобы дорогое для меня стало и другимъ дорого, вопреки, если случится, ихъ бытовымъ особенностямъ». Стихіей революціи нужно управлять, должно подчинять ее своимъ идеямъ, отдѣлять въ ней десницу отъ шуйцы критеріемъ своей нити, правды и красоты, а не рабольпно подчиняться ей. Нужно охранять революцію отъ черныхъ силъ реакціи, разъѣдающихъ ея собственное существо, чтобы правда революціи свершилась до конца.

## Къ исторіи и психологіи русскаго марксизма <sup>1</sup>)

Интересно проследить у насъ судьбу идей марксизма, судьбу печальную и странную, такъ какъ идеи эти съ кажущимся торжествомъ своимъ окончательно затерялись. Нашъ марксизмъ не такъ давно еще былъ идейнымъ теченіемъ, полнымъ силъ и молодости, онъ повышалъ умственныя запросы, внушалъ уважение къ знанію, призываль соціальную науку для різшенія судебь Россіи, казалось, вносиль некоторую культуность въ варварскій обиходъ нашей интеллигенціи, боролся со старыми шаблонами, со всякой рутиной. То была борьба идей. Но богъ исторической ироніи превратилъ марксизмъ въ борьбу силъ, далъ ему власть въ жизни, когда идеи марксизма начали разлагаться и выватриваться, когда двъ души, уживавшіяся въ классическомъ марксизмъ-научно-реалистическая и религіозно-утопическая - раздівлились и возстали другь на друга. Въ отдъленіи научнаго реализма отъ религіознаго утонизма нужно видъть сущность кризиса марксизма, внутренняго его разложенія, и русская соціаль-демократія, какъ могучая борьба силъ, пытается сохранить въ себъ двъ души, міръ внутренній, цівною потерь идей марксизма, забвеніемъ культурныхъ его завоеваній.

Въ 1899 году К. Каутскій мив писаль: «Русскіе призваны дальше развивать теоретическій марксизмъ. Благодаря абсолютизму русскіе имвють на это время. Въ Россіи соціальное движеніе все еще есть борьба за познаніе а не за силу» 2). Эти пріятныя для насъ, тогдашнихъ русскихъ марксистовъ, слова получили своеобразный комментарій въ дальнвишемъ развитіи русской мысли и общественности. Въ Россіи были сдъланы попытки дальнвишаго теоретическаго развитія марксизиа, и безъ хвастовства можно сказать, что русскіе критическіе марксисты проявили большую силу мысли и большую смѣлость, чвмъ нвмецкіе бернштейньянцы, но

<sup>1)</sup> Напечатана въ "Полярной Звѣздъ", № 10, 1906 г.

<sup>2)</sup> Переписка съ Каутскимъ происходила по поводу монхъ статей, помъщенныхъ въ "Neue Zeit".

результать получился для Каутскаго неожиданный и для марксизма гибельный. Оказалось, что не можеть быть дальнейшаго теоретическаго развитія марксизма, что всякое усиліе свободной мысли ведеть въ решительному кризису и разложенію доктрины. Критическій марксизмъ скоро превратился въ совсёмъ уже немарксизмъ и даже въ антимарксизмъ по непреодолимой внутренней логике и психологіи.

Дальнъйшія исканія и творческія попытки пошли по двумъ различнымъ путямъ—научному, реалистическому и религіозному, идеалистическому, такъ какъ система классическаго марксизма была разомъ и системой паучной и системой религіозной, была реальной политикой и эсхатологической мечтой.

Такъ было въ царствъ идей, а въ жизни велась тяжелая борьба съ темъ самымъ абсолютизмомъ, который, по народоксальному мижнію Каутскаго, давалъ намъ время дальше развивать иден марксизма. Интеллигенція начала борьбу за силу съ идейнымъ капиталомъ стараго марксистскаго познанія. И въ соціалъ-демократіи роковымъ образомъ прекращается всякая умственная жизнь, всякая критика. Охранялась святость догмы, такъ какъ съ ней легко и сладко было бороться за силу, такъ какъ съ ней какъ бы сливался реализмъ жизни съ религіей, и въ ирраціональной мистикъ революціи не легко отличить реальную злобу дня отъ эсхатологического упованія. Соціалъ-демократическія идеи начали царствовать, завладели сердцами массъ, котя затуманились оне пеленой совершающейся въ Россін всенародной революціи. Соціалъдемократія стала какъ бы выразительницей русской революціи, и трагизмъ положенія тугь въ томъ, что съ ея же реалистической точки зрвнія въ Россіи совершается не соціалистическая революція, а политическое освобожденіе націи, въ которомъ рабочій классъ играетъ видную, но подчиненную роль.

И вотъ реалистическія и научныя идеи марксизма предаются забвенію, и торжествуетъ только мистика «классовой точки зрвнія» и соціальнаго революціонизма. Когда-то марксисты горячо и рѣзко выступали противъ народничества и стараго революціоннаго утопизма, доказывали ту истину, что въ Россіи развивается и дальше будетъ развиваться капиталистическое производство, что черезъ «буржуазный» строй не перескочить, что ближайшей полической задачей можетъ быть лишь «буржуазная» революція, гарантирующая права и свободу дальнъйшей борьбы. Въ противоположность народникамъ и старымъ «бунтарямъ» марксисты были

конституціоналистами и соціальными эволюціонистами. Основной научно-реалистической идеей марксисма быль принципъ развитія «матеріальныхъ производительныхъ силъ», этого базиса всякаго соціальнаго развитія и всякаго соціальнаго устройства, а отсюда уже выводилась классовая борьба и классовая точка эрвнія. Для научнаго марксизма нелена и утопична та мысль, что при любомъ состояніи производительных силь страны возможень 8-ми часовой рабочій день, что соціальная сила рабочаго класса можеть возрасти въ несоотвътствіи съ экономическимъ положеніемъ страны, лишь какъ результать политическихъ усилій соціаль-демократовъ. Реалистическій духъ марксизма-въ идев производительности, неустанной побъдъ надъ природой, и отсюда уже выводится распредълительная справедливость. Но въ русскомъ марксизмъ незамѣтно произошло народническо-утопическое перерожденіе, реалистическія идеи заглохли подъ напоромъ революціонныхъ чувствъ. Явилась склонность перескочить черезъ «капиталистическій» строй съ его соціально-политическими формами, третировать политическую свободу, какъ благо «буржуазное», незамътно подмънять революцію «буржуазную» революціей «соціальной», къ которой сейчасъ же считають возможнымъ приступить. Субъективная «классовая» психологія взяза верхъ надъ объективной идеей соціальной эволюціи. Въ «буржуазной» революціи должно принадлежать исключительное господство соціалистическому продетаріату, а «буржуазія», къ которой отнесено все не соціаль-демократическое, не должна играть никакой роли-вотъ парадоксальный выводъ изъ этой «классовой психологіи». Только Плехановъ, самый умный и культурный изъ русскихъ соціаль-демократовъ, не потеряль окончательно марксистской головы и взываль къ марксистской совъсти. Всв победоносные аргументы марксизма противъ «бунтарства», противъ стараго революціонизма, противъ игнорированія власти матеріальной культуры были забыты. Осталась только эсхатологія марксизма, въра въ близкое царство правды на землъ, въ пролетарско-соціалистическій праведный судь, в'вра, оторванная отъ своего матеріальнаго базиса въ соціальномъ развитіи. Кто же виновникъ умственнаго декаданса русской соціалъ-демократіи, забвенія марксистскихъ идей въ борьб'в революціонныхъ силъ? Виновникъ этотъ очевиденъ-самодержавіе и его изувърства, опредълившія характеръ русской революціи. Реакціонныя насилія правительства систематически культивировали идею соціальной революцін и воспитывали ту психологію, въ которой страсти политическін

переходять въ страсти религіозныя, а политики превращаются въ фанатиковъ. Въ такомъ напряженіи, въ такой безпросвѣтности нельзя безнаказанно держать человѣческія души. Идея соціальной революціи заключена въ системѣ марксизма. Но въ русской дѣйствительности она окончательно была искажена, и соціаль-демократы слѣпо дорожать этимъ искаженіемъ.

Что исторія полна всякаго рода «революцій», это факть, и нелівно было бы говорить о возможности или невозможности подобнаго факта. О «революціяхъ» этихъ разсказывають учебники исторіи, «революція» такого рода совершается и на нашихъ глазахъ. Это традиціонное пониманіе слова революція, не заключающее въ себі никакого соціологическаго міросоверцанія, не предполагающее никакой теоріи соціальнаго развитія.

Совствъ иное дтло соціальная революція въ пониманіи марксизма. Соціальная революція, которой ждуть соціаль-демократы, некоится на опредфленной соціологической теоріи соціальнаго развитія и вит этой теоріи не имтеть никакого смысла. Марксистская соціальная реводюція это не фактъ, котораго можно желать или не желать, допускать или не допускать, это—ложная теорія, оптическій обманъ. «Соціальной революція» никогда не было и никогда не будеть, хотя всякая революція имтеть свою соціальную сторону. Система марксизма есть въ высшей степени причудливое и некритическое сплетеніе соціологическаго пониманія слова революція съ пониманіемъ полицейскимъ, и коренится это въ основной двойственности марксизма. Это обнаружилось въ извъстномъ спорть Бернштейна и Каутскаго. Объ этомъ хорошо писаль И. Б. Струве въ «Архивть Брауна». Но въ соціаль-демократическомъ сознаніи проблема эта осталась затеменной.

Не трудно опредълить вившніе признаки революціи въ традиціонномъ смыслѣ этого слова, и они чисто отрицательные. Когда тюрьмы переполняются, когда на улицахъ демонстраціи, когда одна часть населенія сражается съ войсками и другой частью, когда происходять разныя внушительныя явленія, вызывающія гоненія правительства, то обыкновенно говорять, что въ странъ революціонное движеніе. Что революція, а что не революція, устанавливается государственной полиціей, ея мъриломъ опредъляется революціонизмъ.

И стало несомивнной исторической истиной, что революціи создаются реакціей, и независимо отъ реакціи не имвють никакого содержанія, какъ таковыя, т. е. какъ революціи. Революціи

95

характеризуются не радикализмомъ цѣлей, не глубиной нерерожденія общественнаго бытія и природы человѣческой, а страстностью реакціи на зло прошлаго, на гнетъ, на реакцію. Поэтому содержаніе революціи очень трудно характеризовать въ опредѣленіяхъ творческихъ, обращенныхъ впередъ. Революціонеръ, какъ психологическій типъ, всегда обращенъ назадъ, только отрицательная прикованность его къ прошлому, отъ котораго сознаніе его не можетъ оторваться, только гоненія, воздвигаемыя на него силами прошлаго, стараго, и дѣлають его революціонеромъ.

Психологія революціонизма по существу своему отрицательная, обращенная назадъ, не окрыленная, паеосъ ея питается гипнотической властью зла въ прошломъ, и творческому полету мъшаетъ какая-то влюбленная ненависть къ старому.

Віздь революціонеръ не можеть жить безъ реакціонера, безъ гнета, безъ тюремъ и полиціи, его жизнь не обогащается, а обълвлется отъ исчезновенія этихъ отвратительныхъ призраковъ, лишается своего наеоса. Въ этомъ-ограниченность и условность того, что мы зовемъ революціей, въ этомъ-ум'вренность и недостаточная радикальность всякаго революціонизма. Взоръ обращается впередь, освобождается отъ кошмара, и пасосъ революціи исчезаеть. Становится очевиднымъ, что гнетъ жандармеріи и полиціи окраприваль революціонеровь въ опреділенный цвіть, что цвіть красный быль лишь отражениемъ синихъ мундировъ, что революціонная природа создавалась насильничествомъ власти. Революціонизмъ никогда не смотрить въ глубь вещей, онъ всегда остается на поверхности, всегда условенъ, относителенъ и «реакціоненъ» 1), въ немъ не заключено никакихъ радикальныхъ утвержденій. Психологія революціонизма, всегда калічащая человіческую личность и затемняющая ея сознаніе, сознаніе радикальныхъ, конечныхъ цилей жизни, есть историческая трагедія, роковымъ образомъ рожденная исторической силой мрака и гнета. И революціонизмъ неибъженъ въ міръ, пока есть угнетеніе, реакція, предательство, пока государственная полиція, создаваемая всякой властью земной, кладеть свою печать на жизнь. Подобный революціонизмъ играеть не малую роль въ психологіи марксизма, выработавшейся въ революціонной атмосферѣ 48-го года и поддерживаемой политической реакціей въ Германіи, странъ все еще полицейской. управляемой бюрократіей, отъ которой всегда можно ждать заго-

<sup>. 1)</sup> Въ психологическомъ смыслъ.

вора противъ общества и народа. Но что же такое «соціальная революція», революція въ соціологическомъ, а не подицейскомъ смыслѣ слова, революція, которую соціаль-демократы считають своей спеціальностью?

«Соціальная революція» есть маркситское пониманіе соціальной эволюціи. Марксизмъ боле всего настанваль на эволюціонномъ карактеръ соціальнаго процесса, для марксизмъ всякій общественный перевороть можеть быть только продуктомъ соціальноэкономической эволюціи, всякая переміна въ распреділеній благъ зависить отъ ихъ производства, отъ созидательнаго соціальнаго процесса. Одна половина марксизма, научно-реалистическая, есть отрицаніе соціальной революціи, отрицаніе соціальнаго переворога, такъ какъ видитъ сущность соціальнаго процесса въ непрерывномъ утвержденіи, въ соціальномъ обогащеніи, въ экономическомъ творчествъ. То, что называется политическими революціями, можно мыслить въ терминахъ отрицательныхъ, можно уничтежить самодержавіе, свергнуть монархію, перем'внить форму правленія и даже устранить всякую власть, но судьба соціально-экономическаго развитія цаликомъ зависить оть утвержденія, оть производительности, и однимъ отрицаніемъ тутъ ничего не достигнешь кромф объднівнія, т. е. соціальнаго регресса. Марксизмъ зоветь къ увеличенію производительности и обогащению, къ победе надъ природой экономическимъ совершенствомъ. Марксизмъ претендуетъ организовать питаніе человіческое, рішить проблему хліба насущнаго, и не его, казалось бы, дело дезорганизовать экономику, голо отрицать подъ фирмой соціальной революціи. Эпохи и типы экономическаго развитія человічества изміряются огромными промежутками времени, и тутъ нътъ никакихъ ръзкихъ перерывовъ.

Научно установлено, что переходъ отъ натуральнаго хозяйства къ капиталистическому есть многовѣковой процессъ, не закончившійся и до сихъ поръ, и соціализація производства, отъ которой можно ждать лучшей организаціи питанія и большей распредѣлительной справедливости, научно-реалистически мыслима лишь какъ многовѣковый, сложный и многообразный процессъ, теряющійся въ неразгаданной тайнѣ будущаго. И для реалистической науки, которую такъ любятъ марксисты, допустимъ лишь эволюціонный и реформаторскій соціализмъ, который созиданіемъ предотвращаетъ соціальный крахъ. А соціаль-демократическая вѣра въ соціальную революцію есть противонаучная и даже противомаркситская утопія, есть жажда религіозная и надежда эсхатологиче-

ская. У соціаль-демократовь съ соціальнымъ переворотомъ сиявана вѣра въ наступленіе царства Божія на землѣ, какъ бы конецъ исторіи съ борьбой противоположностей, какъ бы начало какого-то сверхъ-историческаго процесса.

Въ Германіи въра въ соціальный Zusammenbruch поддерживается реакціонной политикой правительства и реакціоннымъ настроеніемъ буржуазныхъ классовъ. Вёдь соціалъ-демократіяединственная либеральная партія въ Германіи, ей приходится вести борьбу за свободу и права, за поторыя должны были бы бороться всё либералы. Въ этой нарияженной, гнетущей политической атмосферѣ растеть предчувствіе возможныхъ политическихъ революцій, и съ ними роковымъ образомъ смѣшивають огромный соціальный катаклизмъ. Тамъ можеть произойти еще десять революцій, но съ той окончательной соціальной революціей, когорой ждуть върующіе, ничего общаго онв иметь не будуть. Еще въ большей степени это можно сказать про Россію. У насъ надежды на соціальную революцію питаются реакціоннымъ режимомъ, не знающимъ мізры деспотизмомъ, постояннымъ ожиданіемъ столкновенія съ власть имущими, той лихорадочной атмосферой, темъ горемъ, что создается обысками, арестами, ссылками, казнями, невыносимымъ экономическимъ гнетомъ народа. Ходъ русской исторіи, характеризующійся прогрессивными стремленіями общества п упорной реакціонностью власти, воспиталь насъ въ духі крайностей. Намъ все кажется, что либо панъ, либо пропалъ, либо все. либо ничего, либо самодержавіе и высочайшая степень экономическаго гнета, либо республика и соціализмъ.

Въ стихіи революціи потерялась всякая историческая перспектива. Вкуса къ правамъ, къ благамъ свободы у насъ не выработалось. Привычка къ угнетенію была такъ велика, что созиданіе, соціальное творчество отступили на задній планъ, и казалось достаточнымъ уничтожить эксплуататоровъ, чтобы стать богатыми и чтобы воцарилась соціальная справедливость. Думали достигнуть большаго, чвмъ въ Западной Европф, и все потому, что такъ мало у насъ было, такъ бѣдны и угнетены мы были, такъ мечты разгорфлись отъ гнета и ужаса. Вотъ почему побѣдила у насъ мечтательная сторона марксизма, а реалистическія его идеи были забыты.

Главная заслуга русской соціаль-демократіи была но преимуществу культурно-просв'ятительная. Это было развитіе сознанія рабочихъ массъ, просв'ященіе ихъ, ви'ядреніе идей соціально-эволюціонныхъ. Марксизмъ очень настаиваль на томъ, что коренное перерожденіе общественной ткани зависить отъ развитіи производительныхъ силъ страны и сознанія массъ. А потомъ властная тактика Плеве и якобинство бюрократіи внушили нашей интеллитенціи якобинское пониманіе общественнаго переворота. Просвътлѣніе сознанія было замѣнено одной агитаціей, которая никогда вѣдь не идетъ вглубь вещей.

Противъ идеи соціальной революціи можно выдвинуть два рода возраженій, съ разныхъ концовъ. Прежде всего соціальная революція противорѣчитъ эволюціонному пониманію соціальнаго развитія, противорѣчитъ самой природѣ экономическаго процесса.

Это чисто-научный, реалистическій аргументь, заключенный и въ самомъ марксизмѣ. Но соціальная революція противорѣчить и идев сознательнаго общественнаго творчества. Ввра въ творческую свободу, въ сознательныя усилія людей несовмѣстна со стихійнымъ созданіемъ новой общественности путемъ вившнихъ, роковыхъ катастрофъ, путемъ накопленія зла, переходящаго въ свою противоположность; въра эта хочеть переродить общество измъненіемъ сознанія людей, хочеть неустанно обновлять общественную ткань и тамъ самымъ едвлать ненужнымъ роковой катализмъ. Въдь и въ марксизмъ есть большая анти-якобинская часть, есть ученіе объ изм'вненій сознанія общественныхъ классовъ, какъ единственномъ пути къ свободъ. Намъ не мъшало бы теперь помнить объ истины: и реалистическую мысль объ общественной эволюціи, въ которой нельзя перескочить черезъ цълые періоды и нельзя соціальную бъдность преврагить въ соціальное богатство, и мысль идеалистическую объ измѣненій сознанія людей, о перерожденій общества усиліями свободнаго духа. Я не раздъляю идей марксизма, но ижкоторую дозу марксизма я бы считалъ полезнымъ прописать нашему соціальному движенію. Все это поймуть, когда проблемы соціально-экономическія будуть сознательно поставлены во всей своей остротв и оттъснять на второй планъ проблемы политическія, а это скоро произойдеть, такъ какъ намъ питаться нужно.

Но своей критикой «соціальной революціи» я не хотѣлъ сказать, что ни въ какомъ случаѣ и ни въ какомъ смыслѣ она цевозможна. Ничего не созидающая, чисто разрушительная «соціальная революція» возможна, до нея могуть быть люди доведены, но это будетъ происходить уже въ религіозно-мистической, а не соціально-позитивной плоскости. Знаю только, что новая общественность никогда не создается соціальной революціей, но мистическая сторона соціалъ-демократіи влечеть ее къ соціальной революціи, и туть начинается хидіазмъ, противоположный христіанскому, мечта о тысячельтнемъ царствь на земль, но не Христа уже, а иного бога. Противъ этого не можеть быть ни научныхъ, ни политическихъ аргументовъ, это иная совсьмъ плоскость, и разговаривать туть нужно на иномъ языкъ.

Мы хотимъ нейтральнаго соціальнаго развитія, нейтральной соціальной среды <sup>1</sup>), питающей человѣчество и выводящей его изъсостоянія звърскаго, но не превращающей соціальныя страсти и мечты въ религію, такъ какъ только съ нейтральной человѣческой средой мы можемъ согласовать свою религію.

<sup>1)</sup> Съ понятіемъ нейтральной соціальной среды у меня связана цълая соціально-религіозная система. Чисто человъческой средъ и человъческому процессу, переходу отъ природнаго и звърскаго состоянія, я противополагаю явленіе сверхъ-человъческихъ религіозныхъ началъ. Въ соціалъ-демокр. есть элементы человъческіе, которымъ я сочувствую и есть задачи сверхъ-человъческой религіи, которой сочувствовать не могу.

## Русская Жиронда 1)

Конституціонно-демократической партіи, повидимому, суждено играть роль жирондистовъ въ русской революціи 2). Жирондисты были очень хорошіе люди, очень умные люди, и благо было бы, если бы они оказались вершителями судебъ великой французской революціи. Тогда Франція изб'яжала бы якобинскаго террора и военной диктатуры, постояннаго чередованія насилія революціоннаго съ насиліемъ реакціоннымъ, и истинная свобода воцарилась бы въ ней. Но истинной свободы и до сихъ поръ нъть во Франціи. Жирондисты были сметены стихіей революціи, характеры ихъ и все ихъ міросозерцаніе были расчитаны на совершенно иной планъ развитія, который исторія не пожелала избрать. Исторія Франціи вступила въ какой-то магическій кругь, изъ котораго до сихъ поръ не можетъ выйти. Уже болве столвтія чорть шутить влую шутку надъ свободолюбивой Франціей, и насмъхается надъ благородными чувствами жирондистовъ и подобной имъ передей людей.

Боюсь, что та же участь ждеть и нашихъ конституціоналистовъ-демократовъ, т. е. лучшихъ, наиболъе идеалистически настроенныхъ изъ нихъ. Русская революція упорно не желаеть идти по предначертанному ими пути, она перешагнула уже роковую

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Нашей Жизни" № 362, 1906 г.

<sup>2)</sup> Блестящая и отрадная побъда партіи народной свободы на выборахъ и огромная роль ея въ Думъ не разубъдили меня въ моемъ взглядъ на эту партію. На выборахъ побъдила не к.-д. партія, а освободительная идея, ненависть къ реакціонному правительству, что признается и самими к.-д. А идейный оппортунизмъ и политиканство этой партія въ Думъ и плачевное "выборгское воззваніе" доказывають ея неорганическій, не идейной и не народный характеръ. Партія эта въ лучшемъ случаъ— освободительный блокъ, "союзъ освобожденіе."

черту, за которой планъ, вдохновляющій конституціоналистовъ-де-

Освобожденіе Россіи могло пойти такимъ путемъ и могло мократовъ, не имветь силы. пойти инымъ путемъ. Если бы оно пошло инымъ путемъ, то русскіе жирондисты—конституціоналисты-демократы рішили бы судьбу русской революціи, вывели бы страну изъ кривиса, и все было бы прекрасно. Но революція пошла такимъ, а не цнымъ путемъ, это очень печально, но это обязываеть къ построенію насколько иного

Я-не сторонникъ историческаго фатализма и върю въ творческую свободу человъка, но нельзя же отрицать внутренней лоплана спасенія родины. гики революціонной эпохи, логики безумія, и особенно нельзя отрипать роковой исихологіи такихъ эпохъ. В'єдь «умныхъ», раціональныхъ революцій никогда не бывало. Я разділяю во многомъ критику революцін, на которую съ такимъ самоотверженіемъ дерзаеть П. Б. Струве, но не вижу у него противондія, спасающаго отъ яда революціи, недостаточно вооруженъ онъ духовно для борьбы со стихіями, слишкомъ раціоналистиченъ.

П. Б. Струве—самый выдающійся челов'якъ въ конституціо но-демократической цартін. Это единственный, быть можеть, Россіи творческій политическій умъ. Моральное мужество его стойно удивленія и большого уваженія. Но положеніе этого чевъка очень драматическое и безысходное. Струве хочеть рес врировать идеалистическій либерализмъ въ его надъ-историчес чистоть и абсолютной цвиности. Теоретически это соверше справедливо: принципы либерализма ничего буржуазнаго въ не заключають и только они могуть быть положены въ ос соціализма, осуществляющаго свободу и не попирающаго личи Но практически идеалистическій либерализмъ врядъ-ли може насъ зажечь въ сердцахъ священный отонь: нужно что-то бол Пасосъ «деклараціи правъ» искусственно подогрѣвается, его въ русской революціи. Говорю это, хотя самъ думаю, что « рація правъ» есть самая святая и въ последнемъ счете ре

Практическая же политическая задача Струве закл ная сторона революціи. въ созданіи всенародной демократической партіи, въ кото единились бы всв элементы національнаго возрожденія народа, въ которой вся новая, свободная, народная Рос стала бы противъ старой, самодержавно-бюрократической дъльческой Россіи. Это широкій политическій планъ, исти кратическій и въ дучшемъ смыслів этого слова національный. Струве прежде всего демократь, даже его пресловутый «оппортюнизмъ» покоится на морально-демократическихъ принципахъ, на недопустимости учинять насиліе надъ обществомъ и народомъ, принуждать къ отвлеченнымъ идеаламъ кучки интеллигенции. Этого обидно не понимають. Струве лелветь идею большой, всенародной политики, съ широкимъ историческимъ размахомъ и потому относится съ враждой и непріязнью къ кружковщинь, къ интеллигентщинъ, къ фракціоннымъ разногласіямъ, къ малой политикъ, не народной и не исторической. Въ Струве заложена потенція какойто большой идеи, безконечно-возвышающейся надъ нашими интеллигентскими словопреніями, надъ всякими радикальными словами и книжными политическими теоріями. Струве не педанть, не ругинеръ, онъ не боится власти словъ, онъ свободный человъкъ въ политикъ, и видитъ истинную политику въ неустанномъ творчествъ, а не въ механическомъ втискивании всего богатства жизни въ готовыя схемы и шаблоны, За это хвала ему.

Пора бросить эти старые, вывѣтрившіеся, подобранные на базарѣ критеріи радикальности и умѣренности, лѣвости и правости. Говорять: «Струве—крайняя правая к.-д. партіи, какой позоръ для бывшаго марксиста»! Но освободимся отъ власти ваученныхъ словъ, отъ готовыхъ шаблоновъ, попытается отнестись радикально къ этому вопросу.

Струве и не правый и не л'явый. Онъ хочеть по существу, т. с. по коренному, по радикальному обсуждать политическія явленій, хочеть строить свою политику на болве принципіальныхъ основаніяхъ, чёмъ оглядка на правыхъ и левыхъ соседей. Онъ можеть ошибаться, можеть далать тактические промахи, но радикализив его совершенно несомивнень. Есть только одно не банальное, не безпринципное, не заученное понимание слова радикализмъ: радикалъ тоть, кто смотрить въ корень вещей, кто лучше сознаетъ цъли общественности и наиболье согласуеть эти цъли со средствалии борьбы. Струве критикуеть некоторыя проявления революціи, такъ какъ видить въ нихъ несоотвътствіе между целями (свободой) и средствами (насиліемъ). Менфе всего можно примфнить слово радикализмъ къ тъмъ слоямъ нашей интеллигенціи, которые плохо понимають цели и смешивають ихъ съ совершенно несоотвътствующими средствами. Никогда истинный радикализмъ не совывщается съ безмысліемъ и рутиной, какъ никогда истинный революціонизмъ не можеть видіть своей санкціи въ критеріяхъ жандармско-полицейскихъ. Струве глубже соціаль-демократовъ ненавидить самодержавіе и деспотизмъ и «ум'вренность» его опредвляется силой этой ненависти.

Я пытался возстановить справедливость и воздать должное П. Б. Струве, лидеру и идеологу к.-д. партіи. Но можеть-ли быть к.-д. партія такой большой, всенародной демократической партіей? Осуществляетъ-ли въ ней Струве свою потенцію народнаго политика: есть-ли въ ней этоть историческій размахъ, способна ди она возродить націю? Мив груссно, что я принуждень ответить отрипательно. К.-д. партія не будеть партіей народной, к.-д. не пойдугъ въ народъ и не подойдугъ къ нему и потому не будетъ она въ теперешнемъ ся состояніи партіей демократической. Прекрасныя политическія мечты Струве разлетятся въ прахъ подъ напоромъ ирраціональной русской жизни. Въ чемъ же туть бъда? Программа к.-д. нартін очень радикальна и вполив демократична, это почти соојалъ-демократическая программа-minimum. Не въ программ'в туть дефекть. Тактика парти еще не выработана, партія мало еще сделала, но отсутствие въ этой тактике насилия п склонность къ культурнымъ формамъ борьбы не помъщала бы нартіи сділаться демократической и народной. Думаю, что дефекть туть исихологическій и самый коренной.

Составъ к.-д. партів и духъ ея таковы, что члены этой партін, за самыми різдкими исключеніями, не могуть подойти къ сердцу народному и не захотять этого сдълать. Не нужно быть сторонникомъ экономическаго матеріализма, чтобы увидѣть всю «буржуазность» психологіи к.-д. Это-порода людей, имфющая вкусъ къ мирной нарламентской дъятельности, но не способная къ творческой работь національнаго перерожденія, лишенная обаянія. энтузіазма, широкаго историческаго размаха. У огромнаго больнинства к.-д. нъть идеи всенародной политики, о которой мечтаетъ Струве, демократизмъ ихъ чисто теоретическій и не всегда искренній, психологическія предпосылки у пихъ таковы, что опине могуть говорить въ народныхъ собраніяхъ, среди крестьяннъ и рабочихъ, и привлекать къ себъ сердца народныхъ массъ. Слова ихъ будуть сухи и мертвы, какъ бы ни была демократична ихъ программа, и имъ не будутъ върить, потому что не таково у нихъ выражение глазъ, не такъ голосъ звучить, не таковъ ихъ обликъ. У к.-д. натъ вары, которую они могли бы понести народу, натъ міросозерцанія, заражающаго массы, никто не пожелаеть страдать и умирать за эту партію, и она не будеть народной, она распадется, и часть ея образуеть партію откровенно-буржуазную.

Да, положение П. Б. Струве очень трагическое. Онъ задыхается въ атмосферв предразсудковъ и старовврчества нашей «радикальной» интеллигенціи, не выносить ея узости, ея связанности, видить ея оторванность отъ народа, отъ сердца Россіи, ея неспособность къ большой всенародной политикъ, и идетъ... къ либеральнымъ земцамъ и профессорамъ, которые не имъютъ предразсудковъ традиціоннаго радикализма, но имѣютъ изрядное количество предразсудковъ академическихъ или барсковладъльческихъ. тоже ведь мало привлекательныхъ, которые лишены наооса, страдають политической безполостью. Отсутствіе безумія у всіхъ почти к.-д. не есть еще показатель того, что великій разумъ живеть въ нихъ. Въ к.-д. партіи нъть никакой органичности, почвенности. нътъ корней въ народъ, и единство ея демократической программы. остается словеснымъ. Очевидно, всенародную большую политику нужно иначе дълать, не должно связывать себя съ соціальными соціальными группами, которыя тяпуть внизь, какъ тяжелыя гири.

Струве ни «правый», ни буржуа», подкапывающійся подъ демократію, - онъ во многомъ утописть, несмотря на свой огромный политическій разумъ. Струве-идеалисть и говорить: «Я долженъ, следовательно, я могу», Это хорошо, но только тогда онъ исполнить свое долженствование, осуществить свою огромную историческую задачу, когда найдеть истинное противоядіе оть яда, разъедающаго души нашей интеллигенціи, отравляющаго самые истоки народной жизни. Этотъ ядъ я вижу прежде всего въ культивированіи политики, какъ «отвлеченнаго» начала 1), въ разжиганіи политическихъ страстей, какъ таковыхъ, въ признаніи путей политики и государственности единственно спасительными, самыми важными, въ отрываніи политики отъ целостной жизни духа. Великая всенародная политика возможна лишь въ томъ случав, если она будеть не только политикой, не только спасеніемъ «отвлеченнымъ» политическимъ путемъ, а будеть связана сокровенными нитями съ полнотой духовной жизни народа, съ религіознымъ центромъ его жизни. Но самъ Струве и к.-д. заражены этимъ ядомъ и подталкивають Россію по пути бездушной политической борьбы. И будуть на этомъ пути горъть партійныя страсти и потухать религіозная и культурная жизнь, по прим'тру Западной Европы.

Струве слишкомъ увлекается искусствомъ политики.

<sup>1)</sup> Терм. Вл. Соловьева.

Соціаль-демократія даеть религіозный паоосъ, которымъ заражаетъ сердца народныхъ массъ, увлекаетъ молодежь. Сама политика для соціаль-демократовъ есть религія, религіозное дѣланіе. Что могутъ противопоставить этому конст.-демократы? У нихъ нѣтъ никакихъ ндей 1), кромѣ той несомнѣнной, но куцой идеи, что конституція, гарантирующая права и свободы, лучше самодержавно-бюрократическаго режима. И молодежь, и рабочія массы не пойдуть за конст.-демократами, такъ какъ они не даютъ имъ пищи духовной, а насчетъ желанія дать пищу матеріальную находятся на подозрѣніи.

Струве очень преувеличиваетъ сознательную роль соціалъдемократіи въ русской революціи, принисываетъ ей то, что совершаетъ революціонная стихія жизни, но онъ не дооцъниваетъ реальнаго значенія религіознаго павоса соціалъ-демократіи, которому недостаточно противопоставить голые и формальные принципы либерализма, такъ какъ никого ими не увлечешь. Россія отдана уже волею судебъ во власть крайностей, черные и красные цвъта господствуютъ, и тутъ не блъдныя теоріи нужны, умъренныя и безтемпераментныя, а новыя, пламенныя идеи.

Такими идеями могуть быть только идеи религіозныя, не мен'ве радикальныя, чёмъ соціаль-демократическія или черносотенныя. Пока Струве этого не сознаеть, всі заложенныя въ немъ потенціи приведуть къ малому. Онъ в'єдь скептикъ, и потому не знаеть секрета власти надъ сердцами, секрета, который внають люди краснаго и чернаго цвфта.

Наши жирондисты призываются исторіей къ власти, но власти они боятся и неспособны къ ней. Чортъ реакціи и революціи все-такъ запуталъ, такъ далеко завелъ, что всякая власть нахнетъ кровью, а этого запаха не вынесутъ идеалистическіе профессора и земцы. У конст.-демократовъ двѣ души — одна государственная, тяготѣющая къ власти и устроенію порядка, другая — пропитанная интеллигентской моралью, отвращающаяся отъ всякой власти и всякаго устроенія, оппозиціонная навсегда. Струве хочетъ примирить власть и свободу, государство и личность, а въ конкретныхъ терминахъ данной минуты — монархію и народъ. Онъ призыкаетъ къ праведной власти и вѣритъ въ нее. Боюсь, что

Говорю не объ отдъльныхъ представителяхъ, а о партіи, какъ цъломъ. Каждый считаетъ своимъ долгомъ забыть свои идеи, входя въ партію.

порядокъ въ Россіи будетъ водворенъ властью неправедной, и печать проклятія, тягот вющая надъ государственностью, не снимется съ нея.

Творческая общественная работа возможна и на пути внъгосударственномъ и создание новой общественности не есть синонимъ созданія новой власти. Прудонъ, несправедливо забытый, и культурные анархисты, быть можеть, ближе къ истинъ, чъмъ модный Марксъ и враждебные ему государственные либералы. Народную партію, во многомъ близкую къ идеямъ Струве, нужно создавать, но она не должна быть ни классовой, ни политиканствующей, она должна быть обращена, главнымъ образомъ, къ крестьянамъ и рабочимъ, и принципіально отрицать всв формы эксплуатаціи и всі рентные доходы наряду съ отверженіемъ всіхъ формъ государственнаго гнета. Наоосъ «деклараціи правъ», по которому тоскуетъ Струве, можетъ возродиться въ народномъ движеніи, если соціаль-демократическій ядь будеть убить религіознымь противоядіемъ. А русская Жиронда въ теперешнемъ ея видъ не спасетъ Россію, такъ какъ что-то большое и важное должно для этого спасенія совершиться.

## О путяхъ политики 1)

Свои «Чтенія о Богочелов'вчествів» Вл. Соловьевъ началь словами: «Я буду говорить объ истинахъ положительной религіио предметахъ очень далекихъ и чуждыхъ современному сознанію. интересамъ современной цивилизаціи. Интересы современной цивилизаціи это тъ, которыхъ не было вчера и не будеть завтра. Позволительно предпочитать то, что одинаково важно во всякое время. Впрочемъ, я не стану полемизировать съ тъми, кто въ настоящее время отрицательно относится къ религіозному началу, я не стану спорить съ современными противниками религіи, -- потому что они правы. Я говорю, что отвергающіе религію въ настоящее время правы, потому что современное состояние самой религи вызываетъ отрицаніе, потому что религія въ действительности является не тъмъ, чъмъ она должна быть. Религія, говоря вообще и отвлеченно, есть связь человъка и міра съ безусловнымъ началомъ и средоточіемъ всего существующаго. Очевидно, что если признавать действительность такого безусловнаго начала, то имъ должны опредълиться всв интересы, все содержание человъческой жизни и сознанія, отъ него должно зависить и къ нему относиться все существующее въ томъ, что человъкъ дълаетъ, познаетъ и производитъ. Если допускать безусловное средоточіе, то всѣ точки жизненнаго круга должны соединяться съ нимъ равными лучами. Только тогда является единство, цельность и согласіе въ жизни и сознаніи человъка, только тогда всь его дыла и страданія въ большой и малой жизни превращаются изъ безцёльныхъ и безсмыс-. ленныхъ явлений въ разумныя, внутренно-необходимыя события. Совершенно несомнънно, что такое всеобъемлющее, центральное значеніе должно принадлежать религіозному началу, если вообще признавать его, и столь же несомнънно, что въ дъйствительности

<sup>1)</sup> Напечатана въ "Свободъ и Культуръ" № 2. 1906 г.

для современнаго цивилизованнаго человъчества, даже для тъхъ въ средъ его, кто признаетъ религіозное начало, религія не имъетъ этого всеобъемлющаго и центральнаго значенія. Вмъсто того, чтобы быть всъмъ во всемъ, она прячется въ очень маленькій и очень далекій уголокъ нашего внутренняго міра, является однимъ изъ множества различныхъ интересовъ, раздъляющихъ наше вниманіе».

Слова эти очень интересны и важны для насъ, немногихъ, поднимавшихъ вопросъ объ отношеніи между религіей и политикой, вызывавшихъ столько недоумѣній и недоразумѣній своей мечтой о религіозной общественности. Скоро, надѣемся, уже настанутъ времена, когда проблема эта, «очень далекая и чуждая современному сознанію, интересамъ современной цивилизацін», сдѣлается самой больной и важной. Сознаютъ, наконецъ, что «то, что одинаково важно во всякое время», ближе и роднѣе существу человѣческому, нужнѣе для его спасенія, чѣмъ то, чего «не было вчера и не будетъ завтра». Тогда услышаны будутъ слова, связывающія «политику» и все огромное, что въ Россіи совершается, съ вѣчностью, тогда передъ судомъ ея будутъ устанавливаться цѣнности.

Еще недавно у насъ почти безраздъльно царили современные «интеллигентные» варвары, «позитивистическіе» дикари, отрицавшіе всякую редигію и редигіозность, возстававшіе противъ редитін съ почти религіознымъ фанатизмомъ. Но вотъ идетъ новая порода людей, болже культурныхъ, болже утонченныхъ. Это переходное поколжніе освобождается отъ нигилистическихъ манеръ и допускаеть религію въ числѣ другихъ переживаній, разрѣшаетъ ее, какъ составную часть культуры. Но религія у нихъ загоняется въ «очень маленькій и очень далекій уголокъ нашего внутренняго міра, является однимъ изъ множества различныхъ интересовъ, раздъляющихъ наше вниманіе». Запрещають религіознымъ переживаніямъ выходить на світь Божій, ихъ рекомендують скрывать, таить въ себъ, ни въ чемъ не воплощать, избъгать соборной религіозной чувственности, какъ колдовства и суевфрія, а міръ и совмъстную жизнь людей устранвать на иныхъ, не-религіозныхъ, позитивистическихъ началахъ. Боюсь, что такую отвлеченную, безплотную и безкровную, ни для чего не нужную религіозность отстаивала и редакція «Полярной Звізды», насколько объ этомъ можно судить по статьямъ П. Б. Струве и С. Л. Франка. Это ужасно-довести свой отвлеченный формализмъ до того предвла,

до котораго довель его Струве, когда говорить, что «внутренно терпимо относится даже къ редигіозности церковной» 1), котя въ церковности видить ложь и зло. Не только въ религозномъ, но и въ культурномъ отношеніи окажется безплодной и истворческой та точка зрвнія, для которой Вольтеръ такъ же хорошъ, какъ католическій храмъ, и... всв кошки свры. Хорошъ Вольтеръ, хорошъ и католическій храмъ, эстетически мы восхищаемся предметами самыми противоположными, но творенъ долженъ быть чвмъ то, не пустой формой, обладать качественнымъ содержаніемъ. Если бы всв думали и чувствовали, какъ Струве и Франкъ, писали бы формальную декларацію правъ, то не было бы ни Вольтера, ни католическаго храма, никакихъ воплощеній и творческихъ продуктовъ, такъ какъ католицизмъ создалъ храмъ, такъ какъ просвътительный раціонализмъ создаль Вольтера. Нужно перейти отъотвлеченнаго формализма, отъ «идеализма» и «иллюзіонизма» къ реализму въ религіи, къ органической полнотв, къ содержанію будущей культуры.

Страшно и отвратительно—это раздробленіе и разорванность современной души, эта потеря индивидуальности. Челов'ясь въ полнот'я своего бытія исчезъ, растаялъ, разложился, только частикуски, оторванные, отвлеченные отъ ц'ялостнаго существа живутъкакой то самостоятельной и въ сущности призрачной жизнью. И жажда возсоединенія, возврата къ полному и ц'яльному бытію, къвсеединству—религіозна, утоляется она въ живой мистикъ. Это понялъ Вл. Соловьевъ въ своей глубокой критикъ «отвлеченныхъначалъ», хотя самъ иногда впадаль въ утвержденіе «отвлеченныхъначалъ», напр., въ морали и отчасти въ государственности.

То, что мы говоримъ о связи политики съ религіей, о вѣциомъ смыслѣ во временномъ и переходящемъ, потому только кажется оторваннымъ отъ «жизни», что въ самой жизни все разорвано, оторвано одно отъ другого. Кто живетъ «отвлеченной» политической жизнью, считаетъ лишь политику истиннымъ бытіемъ, лишь въ политическомъ пути видитъ спасеніе, тотъ «жизнь» отождествляетъ съ самодовлѣющей политикой, а все остальное, всю безконечную полноту жизни—«жизнью» не признаетъ, называетъ «отвлеченностью», хотя самъ болѣе всѣхъ въ «отвлеченности» повиненъ. Такъ ученый видитъ истинную «жизнь» въ своей наукъ

<sup>1) .</sup>H. 3." N 13, erp. 130.

и часто ее почитаетъ единоспасающей, Донъ-Жуанъ—въ любовныхъ похожденіяхъ, художникъ—въ своемъ искусствъ. Отвлеченная, самодовлъющая политика такъ же царитъ въ современномъ мірѣ, какъ и отвлеченная, единоспасающая мораль, онѣ порабощаютъ насъ, пользуясь раздробленностью жизни и разорванностью души. И все существо наше возстаетъ противъ въры въ эту единоспасающую политику, противъ утвержденія политическихъ страстей и политической воли къ власти, оторванныхъ отъ религіознаго центра жизни, противъ государственнаго устроенія земли и благоденствія въ немъ, какъ послѣдняго мѣрила и высшей цѣнности.

Неправедны пути политическія, и невозможно отвлеченной, оторванной отъ смысла жизни политикой спасти человѣчество, очеловѣчить его, убить въ немъ звѣря первобытнаго и звѣря грядущаго. Мы не можемъ и не должны мириться съ оторванностью современной политики отъ конечныхъ идей, отъ религіозныхъ страстей, съ тѣмъ оппортунизмомъ, который хочетъ устроить жизнь независимо отъ смысла ея, сегодняшнее и завтрашнее отвлекаетъ отъ вѣчнаго. Плоды этихъ путей политики, этой безрелигіозности уже извѣстны, индивидуальность человѣческая уже загублена была на этихъ путяхъ, духъ угашенъ и человѣчество приведено къ безднѣ пустоты.

Вся трудность и отвътственность нашего положенія въ оцънкъ русской революціи и всіхть новівнихть революцій и вся наша жажда возсоединенія политики съ религіей въ томъ коренится, что мы не можемъ смотръть на историческій процессъ, какъ на отмираніе зла и торжество добра, просто какъ на улучшеніе, въ которомъ все, чему мы говоримъ «н'ьтъ», -- въ прошломъ, чему говоримъ «да», -- въ будущемъ. Для насъ будущее двойственно, въ немъ грядеть не только небывалое добро, но и небывалое зло, въ немъ должны разделиться для последней битвы противоположныя пачала міровой жизни. Есть не только зло первичное, начальное, съ которымъ ведется освободительная война, но и зло последнее, конечное, которое не побъждается, а лишь выявляется прогрессомъ. Въ этомътрагедія міровой исторіи и невозможность чисто челов'яческаго ея разрешенія. Этоть міръ нельзя такъ усовершенствовать и устроить только человъческими, раціональными путями, чтобы исчезло въ немъ міровое зло (не моральное, а религіозно-метафизическое зло), чтобы онъ украпился на ваки, реформированной до совершенства.

Въ революціи сходится великая правда, святое освобожденіе челов'ячества отъ изначальнаго порабощающаго зла, съ двумя не-

26

правдами: неправдой прошлаго, безбожной государственностью, самодержавіемъ, преступно отрицавшимъ безусловное значеніе человъческаго лица, и неправдой будущаго, религіей земного устроенія человъчества внѣ Бога и противъ Бога, всеобщимъ обезличеніемъ, новой безбожной государственностью, нарождающейся уже въ позитивной соціалъ-демократіи. Мистическій смыслъ революціи въ томъ, что два звѣря встрѣтились въ ней лицомъ къ лицу и въ таинственной какой то точкѣ совпали: первобытный звѣрь, отпечатлѣвшій свою безчеловѣчную и безбожную природу на насильственныхъ государствахъ, на чудовищахъ—Левіаванахъ, на царяхъ земныхъ, на всѣхъ преступленіяхъ, совершаемыхъ сильными и властвующими, и конечный звѣрь, зарождающійся въ идеалахъ человѣческаго муравейника, окончательнаго устроенія, принудительнаго счастья, за которое продается вѣчность и свобода, въ религіи небытія, провозглашаемой позитивизмомъ.

Съ двумя образами звъря должна равно бороться въчная правда революціи. Такой правдой является прежде всего провозглашеніе свободъ, возстаніе противъ всякаго превращенія личности въ предметъ, декларація правъ человъка, которая и исторически имъетъ религіозное происхожденіе, родилась въ религіозныхъ общинахъ Англіи. Тутъ религіозный корень политики, который есть и у конституціонно-демократической партіи и у другихъ освободительныхъ партій, но не религіозная политика еще, не то возсоединеніе въ полнотъ, о которомъ мы мечтаемъ. Человъческое лицо имъетъ абсолютную цънность, какъ сосудъ, вмѣщающій божественную безконечность, и не можетъ быть подчинено такимъ фиктивнымъ, не божескимъ и не человъчнымъ цънностямъ, какъ государственность, національность, утилитарная общественность, противополагать ему, какъ высшее, можно только Бога и соединеніе въ Богъ.

Русская государственность, отъ которой мы теперь кровавыми усиліями отрываемся, которую должны преодольть, чтобы не погибнуть окончательно, была самымъ крайнимъ, самымъ чудовищнымъ, въ исторіи еще не виданнымъ утвержденіемъ «отвлеченнаго» политическаго начала. Самодержавіе соединило себя кощунственно съ православіемъ, получило по видимости религіозную санкцію, и всѣ наши консерваторы, нынѣ откровенные черносотенцы и хулиганы, исповъдывали свою въру въ формулѣ «самодержавіе, православіе и народность», но мы встрѣчаемъ здѣсь самый яркій примъръ религіознаго обоготворенія государства, признаніе государственности

пвиностью высочайшей. Этоть абсолютный цезаризмъ не христіанскаго происхожденія, онъ исторически унаслідовань отъ языческаго Рима черезъ Византію, отъ первобытной языческой Руси, и религіозно непримиримъ съ царствомъ Христа. Кесарю поклонились. какъ Богу, государству, какъ церкви, политикъ, безбожной и безчеловвчной, поработили человвка, образъ и подобіе Божіе. Тутъ фикція государственности и связанной съ ней національности, оторванная отъ религіознаго центра бытія, отвлеченная отъ всіхъ человъческихъ и божескихъ цънностей, ведетъ самостоятельное существованіе Звіря-Левіаеана, существованіе призрачное, истинную жизнь умерщвляющее. Только Богъ можеть быть поставленъ выше человака, только божественнымъ цаностямъ могутъ подчиняться цвиности человвческія, а государство, національность, бытовыя особенности, старые устои, которымъ покланяется нашъ консерватизмъ, которые онъ возлюбилъ превыше Бога и человъка, ведутъ къ настоящему культу сатанизма. Черныя сотни и черное наше правительство отслужило уже по всей Россіи свою черную мессу.

Русская насильственная государственность есть организованное преступленіе, организованное попираніе Божескихъ и человъческихъ законовъ, и страшная звъриная морда, которую открыла теперешняя реакція, ясно говорить, какая религія скрывается подъ самодержавіемъ, вступившимъ въ историческую сділку съ православіемъ. Казалось бы религіозный человѣкъ, возлюбившій Бога и Христа утвердившій въ центрв всего должень говорить: да ногибнегъ нація, государство, весь устроенный быть, всв призрачныя цвиности земныя, если они покупаются цвною попиранія заповъдей Божьихъ, если безбожныя преступленія должны во имя ихъ совершаться. Но испов'ядующіе религію отвлеченной государственности болъе всего полюбили порядокъ на землъ, устроение своего быта. Религія государственности, къ которой сводится русскій консерватизмъ, всегда смотритъ на человъческое лицо, какъ на средство, какъ на орудіе для «высщихъ» государственныхъ, національныхъ, бытовыхъ и т. п. призрачныхъ ценностей. Нетъ такихъ кровавыхъ человъческихъ жертвъ, предъ которыми остановилась бы эта религія государства, все дозволено для отвлеченной политики консерватизма, нътъ предъловъ истязаніямъ надъ человькомъ совершаемымъ во имя Левіаеана. Союзъ самодержавія съ православіемъ, государства съ церковью не одухотвориль и не освятилъ государства, а, наоборотъ, умертвилъ святость церкви, обездущилъ ее. И осталось государство безбожнымъ, безстыднымъ и звъринымъ.

служащимъ не Богу и человеку, а третьему, источнику зла авміре.

Поразительно, что тоже безбожное и безличное, насильническое государственное начало, та же неправедная, «отвлеченная» политика появляется и на полюсь противоположномъ. Неправда революцін-во взглядів на всякое данное человіческое поколівніе, лишь какъ на средство для покольній будущихъ, на человыческую личность, какъ на средство для блага человъческаго общества, для новой государственности. И реакція, и революція сначала отрывають политику оть въчныхъ ценностей, делають ее безбожной, а потомъ все ценности подчиняють политике, превращають политику въ ложнаго бога. И проглядываеть морда все того же звъря. И реакція, и революція одинаково расціниваеть все содержаніе жизни по критеріямъ политическимъ, по полезности для целой государственности, старой или новой, и ничего не признаеть самоценнымъ. Неправедно разжигать «отвлеченныя» политическія страсти, черносотенныя или красносотенныя, такъ какъ это путь озвържнія, а не очеловъченія. Нъть красоты въ лицахъ, искаженныхъ злобой политической, и красивы лица, горящіе негодованіемъ человъческимъ. Неправедно политику признавать центромъ жизни, ничемъ не одухотворять илоть политическую, ей подчинять все богатство бытія. Неправедень путь борьбы политическихъ партій, оторванныхъ отъ центра жизни, отъ смысла ем. Неправедна жажда политической власти и господства, опьяняющая современныя общественныя силы. Довести политику, какъ таковую, до крайняго минимума, до окончанія политики, до растворенія ее въ культурів и религін-воть что должно быть нашимъ регулятивомъ, воть хотенье наше, вотъ истинное освобождение. Полимическое освобождение есть освобождение от политики. Недьзя убить зваря политики, эло старой государственности, одной «отвлеченной» политикой, новой государственностью. Нужно государственности, насилію, власти, «отвлеченной» политикъ противопоставить иное начало внъгосударственное, иную не насильственную общественность, не новое политическое насиліе, а свободу иныхъ путей. Нужно звіря не звіремъ укротить и уничтожить, а высшей мощью, все звъриное низвергающей и преображающей. Глубокая и въчная правда была сказана Л. Толстымъ о государствъ, о звъръ политики, о безбожіи насильничества. Въ этомъ мы должны учиться у Л. Тостого, признать его болве христіаниномъ, болѣе себѣ близкимъ, чѣмъ Достоевскаго, Вл. Соловьева и изъ новыхъ Мережковскаго (который только въ самое последнее время сталь на върный путь). Но намь чуждъ и далекъ религіозный раціонализмъ Л. Толстого и его отношеніе къ культурт. Повой религіозной общественности толстовство не можеть создать, не можеть вести къ ней, такъ какъ правда толстовская лишь критическая и творчество религіозной мистики отрицающая. Изъ мыслителей европейскихъ относительная, но недостаточно замъченная правда есть у Прудона, въ его все же идеалистическомъ анархизмъ, въ его пути внъгосударственнаго общественнаго созиданія. Не къ «непротивленію злу» мы призываемъ и не борьбу отрицаемъ, а къ иному противленію, къ инымъ путямъ борьбы.

Мы допускаемъ существованіе нейтральной человѣческой соціальной среды, въ которой происходить процессъ очеловачені, исхода изъ состоянія природнаго и зв'ярскаго, элементарнаго освобожденія отъ первобытнаго зла. Процессъ этотъ можетъ обладать первоначальной святостью и не заключать еще въ себъ сверхъ-человъческаго начала въ религіозро-положительную или религіозно-отрицательную сторону. Такъ, напримъръ, въ либерализмъ и соціализм'є есть челов'єческая праведность, элементарное очеловъчение, элементарное освобождение отъ звърскаго порабощения. Образъ человъческій открывается, личность человъческая поднимается для разръшенія смысла исторіи. Но правда либеральная и продолжающая ее соціалистическая правда по преимуществу отрицательная и слишкомъ элементарная. Чисто диберальные и чисто сопіалистическіе общественные пути устраняють зло несомн'внюе, вло насилія и эксплуатаціи челов'єка, но влекуть они за собой въ будущее не только добро, но и новое зло. Изъ нейтральной человвческой среды должны вырасти, должны изъ нея развернуться полярно-противоположныя религіозныя начала, уже сверхъ-человъческія, изъ которыхъ только одному мы можемъ сказать свое «да». Напримъръ, въ позитивной соціалъ-демократической религіи изъ нейтральной человъческой среды (праведнаго соціализма, не мнящаго себя религіей) рождается сверхъ-человъческое начало, въ религіозномъ отношеній намъ враждебное и противное, царство князя міра сего, Великаго Инквизитора, новая безбожная государственность, царство мъщанства.

Весь производственный, экономическій процессь человічества по преимуществу должень быть отнесень къ нейтральной человізческой средів, онь освобождаеть человізка оть первобытной власти природы, организуєть его питаніє, создаеть почву, на которой выростаєть культура съ самыми противоположными своими результатами. Но эта нейтральная соціальная среда легко можеть сділаться орудіемъ діавола, можеть превратиться человіческое добро въсверхъ-человіческое зло. Восьми-часовой рабочій день есть несомнѣнное человъческое добро по сравнении съ 12-ти часовымъ рабочимъ лнемъ и его должно добиваться, но изъ этого человъческаго блага могуть вырасти цвъты и бълые и черные. Мы привътствуемъ и поддерживаемъ всякое освободительное движеніе, политическое и экономическое, еще человъчески-нейтральное, но должны противодийствовать его переходу на противоположный намъ сверхъчеловъческій путь, а политика «отвлеченная», оторванная отъ религіознаго центра бытія, слишкомъ легко превращается изъ несомивниаго человвческаго блага въ сверхъ-человвческую ложь. Мы привътствуемъ нейтральный, не превратившійся въ религію соціализмъ, побъждающій эксплуатацію и организующій питаніе, по должны возсоединить его съ религіей истинной, чтобы противостоять надвигающейся соціалистической лже-религіи. Какъ бы мы ни относились къ нейтральной соціальной средв, какія бы религіозно-нейтральныя, но человічески-хорошія дійствія ни совершали, мы теперь же должны вступить на новый религіозный, не «отвлеченный» путь. Должны создавать не религіозную политическую «партію», что внутренно противорфчиво, а религіозное общественное движеніе, религіозную культуру 1).

Всякая либеральная, демократическая, свободолюбивая политика стремится устранить противоноложность между государствомъ и обществомъ, растворить государство въ обществев. Правовое государство, говорятъ, есть государство общественное, народное, оно само общество, а не сила, внѣ общества лежащая и его давящам. Мы можемъ и должны привътствовать очеловѣчивающій процессъ растворенія, таянія государства въ обществѣ, но безбожную и безчеловѣчную стихію государственности, насилія, власти, стихію безличности, не побѣдить ни правовое государство, ни государство соціалистическое, ни даже анархическое государство, пикакое безличное начало. Говорю «анархическое государство», потому что анархисти — позитивисты, матеріалисты никогда государства не преодолѣютъ, никогда изъ царства насилія не выйдутъ, никогда свободной общественности не создадутъ, личности не поставятъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Мережковскаго до сихъ поръ отсутствовало понятіе нейтральной, человъчески праведной соціальной среды, и потому онъ слишкомъръзко все дълиль на царство Христа и царство Антихриста.

въ центвъ. Безбожное насильничество, сатанинское властолюбіе, бездичность мы должны провидёть и въ государстве либеральномъ и соціалистическомъ, а не только въ самодержавномъ. Если въ прошломъ государство и имъло какую нибудь добрую миссію (что должно было ограничено), то миссія эта давно прекратилась, государство не служить уже культурв. настали времена, когда не можеть уже быть великихъ государственныхъ идей, когда вивгосударственныя, надгосударственныя идеи должны царствовать и вдохновлять. Мы не ввримъ въ раціоналистическую утопію Толстого или анархистовъ-позитивистовъ, не думаемъ, чтобы государственность могла быть теперь уже уничтожена, чтобы насиліе и власть могли быть сейчась уже изгнаны изъ міра 1). Звѣриная стихіи насилія и власти будеть жить и являтся въ новыхъ обравахъ. Но долженъ быть избранъ путь, на которомъ парализуется стихія государственности, насилія, зв'єрства, безличности, на которомъ образуется иная свътлая, свободная сила, должно быть найдено противоядіе противъ соблазновъ государственнаго позитивизма. И принять мы можемъ только «политику» культурно-анархическую въ своей тенденціи, анархическую не въ смыслѣ утвержденія насилія, а въ смыслѣ отверженія всякаго насилія, не анархію хаоса и мірового распада, а анархію свободной гармоніи и божественнаго соединенія. Мы не можемъ участвовать въ осуществленіи власти, потому что ни какую власть государственную не признаемъ праведной, потому что не въримъ въ то совершенное государственное состояніе, которое силой хотвлось бы поддерживать и право было бы поддерживать, потому что личность не можемъ забыть. Старымъ политическимъ, госудтрственнымъ страстямъ должно противопоставить не новыя политическія же, государственныя страсти, а новыя религіозно-общественныя и религіозно-культурныя идеи. И на этой почвъ можетъ быть выработана особаго рода тактика, можно представить себ'в рядъ этановъ, ступеней, по которымъ пойдеть новая вив-государственная общественность, союзь свободы и любви. Общественность свободная и любовная, не государственная и не насильственная, общественность личностей, можеть быть только религіозно мыслима и религіозно созидаема, но въ отрицанін старыхъ формъ государственнаго гнета и экономической эксплоата-

Необходимость государства связана съ испорченностью человъчества, а освобождение отъ него—съ кореннымъ перерождениемъ человъчества.

ціи мы можемъ соединяться съ либералами и соціалистами, можемъ съ ними сотрудничать, становиться на тѣ же ступеньки, никогда не сливаясь ни съ какой «отвлеченной» политикой. Въ «политикъ» мы должны поддерживать децентралистическія, федеративныя тенденціи, все, что ослабляеть силу власти, что превращаеть государство въ земское хозяйство, въ самоуправляющіяся общины, все, что даетъ перевѣсъ правамъ личности надъ государствомъ, всѣ виѣгосударственныя общественныя образованія.

Невърно думать, что лишь стремленіе къ власти, къ государственному устройству есть творческая политическая дѣятельность. Нашъ «анархизмъ» не есть дезорганизація и разрушеніе. Эволюціоннымъ и реформаторскимъ путемъ можетъ быть созидаема общественность не государственная и личность не насилующая, и можетъ отмирать въ сердцахъ людей любовь къ власти и культъ государства. Самое важное дѣло — умерщвлять государстволюбіе, властолюбивыя политическія страсти и заражать сердца людей иной любовью. «Отвлеченная» политика никогда не углубится до этихъ корней, всегда останется на поверхности и будетъ создавать призрачное государственное бытіе. «Отвлеченная» политика знаменуетъ собой величайшій разрывъ между индивидуальнымъ и универсальнымъ, между интимнымъ и соборнымъ, пытается навѣки укрѣпить эту мучительную противоположность.

Индивидуализмъ говоритъ: индивидуальное есть высшал цанность, но оно не должно имъть никакого отношенія къ міру, къ исторіи, къ общественности; политика, устраивающая вселенную, должна быть отвлечена отъ самаго важнаго и дорогого для каждаго существа. Этотъ индивидуализмъ допускаетъ религію, какъ интимное переживание индивидуума, но не позволяеть перелиться этому интимному переживанію въ универсумъ, воплотиться въ исторію, преобразить общественность. «Индивидуалисты» думають, что это и есть настоящій индивидуализмъ, а насъ упрекають въ измѣнѣ индивидуализму, въ подчиненіи интимнаго объективности, но туть ужасное недоразумвніе, туть злоупотребленіе словами. Мы, именно мы-индивидуалисты, такъ какъ хотимъ, чтобы міромъ правило наше индивидуальное, чтобы міръ перевернули интимн'яйшія наши переживанія, ценностямъ нашимъ хотимъ покорить всю эту кажущуюся объективность. Напримфръ, красота есть достояніе интимнаго и индивидуальнаго переживанія, и о ней нужно какъ можно меньше говорить, какъ можно меньше ею заниматься, какъ можно меньше выявлять ее, разсуждають такъ называемые «индивидуалисты»,

некрасивое, виф-красивое, «отвлеченная» политика спасаеть міръ, человъческое общество, перевернетъ исторію. Красота, интимное и индивидуальное, должна спасти міръ, преобразить общественность, говоримъ мы, по ту сторону красоты натъ и не можетъ быть новой, праведной общественности. Передъ чудомъ красоты смирится міровое эло. Это значить, что мы говоримъ: индивидуализмъ долженъ быть утвержденъ до универсализма, долженъ быть царемъ вселенной, т. е. превратиться въ соборность, воплотиться. И исторія въ этомъ за насъ. Она полна религіозными общественными движеніями, религіозными культурами, индивидуальнымъ, ставшимъ соборнымъ, воплотившимся, а не отвлеченнымъ; она знаетъ великія произведенія искусства, въ которыхъ интимная религіозность переливалась въ міръ и поворачивала ходъ исторіи. Таковы всв органическія, истивно-творческія историческія эпохи. Мы жаждемъ небывалой новой органической эпохи, въ которой то, что нынъ лишь для немногихъ интимно ценно, воплотиться въ міръ, станеть соборнымъ, станеть плотью, а не отвлеченностью, но примъры подобнаго рода бывали и въ греческой культуръ, и въ раннемъ итальянскомъ ренессансь, и во всв періоды общей мистической чувственности. Нътъ никакихъ основаній видъть въ раздробленности новаго времени, въ раціоналистической отвлеченности, въ отсутствіи органической чувственности полнаго бытія-візчную норму жизни. Нужно освободиться отъ гипноза новыхъ временъ, отъ суевърій раціонализма. Зарожденіе и обостреніе религіознаго индивидуализма характерно для нашей эпохи, съ него начинается кризисъ раціонализма и анти - религіознаго позитивизма, протесть противъ разсудочной, отвлеченной культуры, ужасъ небытія, возстановленіе правъ романтической мечты, но это лишь преходное состояніе. Окончательный переходъ къ органической и творческой эпохв, къ соборной религіозности, возможенъ не путемъ реставраціи старой исторической формы религіи, а лишь путемъ раскрытія новаго религіознаго сознанія, вивщающаго въ себв и всю старую истину и вивств съ твиъ творчески продолжающаго дело вечной, безмерно полной религіи. Новый универсализмъ, новая религіозная соборность изъ индивидуализма родится, черезъ личность и ея свободу пройдеть.

Мы не новую хотимъ выдумать религію, а единую вѣчную раскрывать въ новомъ религіозномъ творчествѣ. Одно христіанство не можетъ насъ уже спасти не потому, что оно ложь, а потому, что неполная истина, не вмѣстившая всей полноты нашего опыта в нашихъ хотѣній, потому что въ немъ открылась, хотя очень важ-

ная, центральная, но часть истины. Въ христіанстве, взятомъ въ его исторической относительности и ограниченности, истъ еще положительной общественной правды, не визщаеть оно еще всего дорогого намъ богатства культуры, есть Богочеловъкъ, но нътъ еще Богочеловвчества. Историческое христіанство, аскетическое, безплотное. - индивидуалистично, лишь о личномъ небесномъ спасеніи говорить, и нельзя найти въ немъ правды земной, соборнаго спасенія и преображенія земли, плоти міра. Религія Христа была центральной точкой всемірной исторіи, изъ которой можно понять весь смыслъ исторіи, но христіанство осталось оторваннымъ отъ этого смысла всемірной исторіи, для него какъ бы выпало все. что совершалось великаго въ исторіи, все творчество культуры, всв мечты объ общественномъ преображении земли. Смысяъ религіознаго кризиса, который обострился въ современномъ человъчествъ, хотя не многими еще сознается, въ томъ заключается, что нельзи успокоится ни на старой аскетической, безплотной, не общественной и не культурной религіи, ни на новой, уже состарившейся, земной безрелигіозности. Потому такъ легко соединяли христіанство съ какимъ угодно политическимъ изувърствомъ и кощунственно прикрывали имъ людовдскіе реакціонные инстинкты, что въ христіанствъ, только въ христіанствъ, не была открыта еще правда о религіозной общественности, о религіозной земной культурѣ. И съ представителями исторической церкви «блудодъйствовали цари земные». Не сошель еще явно на общественное человъчество Духъ Утешитель, объщанный Христомъ, тело человъчества не следалось еще богочеловеческимъ, святой общественностью и святой культурой, вмѣщающей безконечную полноту бытія. Христіанскіе праведники спасались индивидуальнымъ подвигомъ и молились за гръхи міра, но праведности общественной, культурной, всемірноисторической мы только ждемъ. Тогда она поб'ядить старую безбожную государственность и новую безбожную государственность, тогда она освятить великую міровую культру, освятить землю.

Можно даже поставить вопросъ: была ли до сихъ поръ истинная церковь въ историческомъ воплощении, не была ли религія индивидуальной въ своей правдѣ, а соборность—не заключенной въ кругъ, свободной мистикой? Преступленія церкви противъ земли, противъ земной правды, противъ культуры и свободы слишкомъ ужасны, слишкомъ невыносимы. Старой перкви нельзя уже привить новыхъ общественныхъ добродѣтелей, нельзя духъ живой вдохнуть въ нее, принудивъ ес признать блага конституціп и 8-ми часового рабочаго дня, это было бы механично, почти позитивистично 1). Новая таинственная мистика, давно уже просасывающаяся изъ глубины, должна разлиться по землів, и новая любовь должна загорізться въ тілів человічества. Откровенія должны продолжиться, и больное человічество жадно ждеть ихъ.

Не аскетически отворачиваться мы предлагаемъ отъ политическаго освобожденія человічества и отъ творчества культуры, нынъ раздробленнаго, о нътъ, все это должно продолжаться п имветь еще свою миссію. Но наше сознаніе обязываеть насъ помнить, что задача наша — ускорить наступленіе органическаго религіознаго періода, который преодолжеть раціоналистическую отвлеченность, раздробленность, возсоединить въ высшей полнотъ разорванныя части духа человического. И мы только еще предтечи. Должно привести къ скоръйшему концу «отвлеченную» политику. должно задачу политики понять, какъ уничтожение политики, раствореніе въ высшемъ, посильное сокращеніе ея власти, подчиненіе ея сверхъ-человъческому благу. Это обязываетъ къ новому пути. на которомъ можно и должно поддерживать и чисто-политическое освобожденіе, подерживать даже ту или иную партію, но никогда не сливаться ни съ однимъ путемъ политики, не подчиняться ему, а наоборотъ, по мъръ силъ, подчинять его себъ.

Мы можемъ сказать, что конституціонно-демократическая партія сейчась въ Россіи—наименьшее зло въ сферѣ «отвлеченной» политики, что ее должно поддерживать въ цѣломъ рядѣ праведныхъ ея дѣлъ. Особенно это ясно въ данную минуту. Меньше въ этой партіи культа насилія, не превращаетъ она реальной политики въ религію, больше въ ней человѣческой правды, той нейтральной соціальной среды, о которой я говорилъ выше. Но люди, жаждущіе религіозной общественности, органическаго возсоединенія, преодолѣнія «отвлеченной» политики, какъ и всѣхъ «отвлеченныхъ началь», не могутъ соединиться и съ этой партіей, слишкомъ чувствуется въ ней духовная буржуазность. Пусть политика сама по себѣ будетъ какъ можно менѣе обаятельна, но для того только, чтобы вновь стать обаятельной, какъ часть религіознаго цѣлаго.

<sup>1)</sup> Въ этомъ отношения я расхожусь съ С. Н. Булгаковымъ.

# Демократія и мѣщанство 1)

Много мы писали о грядущемъ мѣщанствѣ, о «грядущемъ хамѣ», о нашествіи силь враждебныхъ благородной и великой культурѣ, писали—и дошли по адресу звуки нѣкоторыхъ нашихъ словъ, но не мысли наши, не настроенія наши. Одни изъ простодушія, другіе изъ зложелательства навязали намъ вражду къ демократіи, страхъ передъ ея побѣднымъ шествіемъ, говорили: представители новаго религіозно-философскаго и религіозно-общественнаго теченія отождествляютъ демократію съ мѣщанствомъ; видятъ въ народѣ, въ рабочихъ массахъ только хамство, въ нихъ проглядываютъ аристократическіе инстинкты и буржуазная боязнь утерять привилегированныя культурныя блага. На критику демагогическую, эксплоатирующую темные инстинкты массъ, гипнозъ толны, отвѣчать не слѣдуетъ, но должно разъяснять недоразумѣнія, раскрывать истинное содержаніе своихъ идей.

Въ демократіи мы видимъ въчную правду, признаніе достоинства человъческаго лица, какъ такового, оцѣнку его по внутреннимъ качествамъ и, слѣдовательно, отверженіе всего, что превращаетъ личность въ простое средство, забиваетъ ея природу, мѣшаетъ человъку встать во весь свой ростъ и показать свое подлинное лицо. Демократіи мы никогда не противопоставляемъ экономическихъ и политическихъ привилегій, соціальныхъ неравенствъ и не ищемъ спасенія отъ отрицательныхъ ея сторонъ въ какихъ бы то ни было соціальныхъ и государственныхъ силахъ. Демократія должна совершить до конца свою ломку насильственнаго, безчеловъчнаго соціальнаго и государственнаго іерархизма, должна освобождать отъ рабства у матеріальныхъ предметовъ. Но во имя чего? Мы говоримъ: во имя свободнаго, безвластнаго іерархизмалицъ человъческихъ, органически подчиненныхъ началу сверхъчеловъческому, во имя цѣнностей, высшихъ, чѣмъ человѣкъ, п

<sup>1)</sup> Напечатана въ "Московскомъ Еженедъльникъ" № 11, 1906 г.

опредълющихъ значеніе человъка. Грядущее мъщанство говоритъ: во имя самообожествленія человъка, самоудовлетворенности его, во имя благъ человъческихъ, признанныхъ высшими и болье цънными, чъмъ блага сверхъ-человъческія, чъмъ цѣнности божественныя, истинно благородныя и культурныя. Человъкъ—цѣль, а не средство, лицо его имъетъ значеніе абсолютное. Это истина великая, но не послъдняя, не конечная истина. Человъкъ, отвернувшій всть сверхъ-человъческія цѣнности, не пожелавшій уже поклониться святымъ храмамъ, вѣчнымъ книгамъ, великимъ именамъ, прекраснымъ предметамъ, не благоговъющій передъ красотой и благородствомъ, передъ мудростью, передъ вѣчностью, открывавшейся въживой исторіи, человъкъ, обоготворившій себя, признавшій «человъческое» своей послъдней святыней, есть небытіе, пустота и мъшанство.

Мѣщанство не демократія и не по соціальнымъ признакамъ оно опредѣляется, о нѣтъ, но демократія можетъ превратиться въ мѣщанство, если признаетъ религію самообоготворенія грядущаго человѣчества, если признаетъ своей послѣдней святыней только «человѣческое» и тѣмъ самымъ превратитъ грядущаго человѣка въ ничтожество, въ ничто, лишитъ его благороднаго содержанія. Пролетаріатъ не мѣщанство, пролетаріатъ—трудящійся народъ, который должент быть освобожденъ отъ гнета экономическаго и политическаго, долженъ выявить все богатство личностей, но «идея» пролетаріата, самовлюбленность четвертаго сословія, но соціалъдомократическая религія, прививаемая сердцу пролетаріата, есть мѣщанство, отрицаніе благородныхъ цѣнностей, святой культуры, преданіе вѣчности во имя самообоготворенія.

Органически въ сердцѣ народномъ, быть можетъ, меньше иѣщанства, чѣмъ во всѣхъ привилегированныхъ классахъ, и не народъ мы подозрѣваемъ въ хамскихъ чувствахъ. Безрелигіозная буржуазія произвела самыя сильныя опустошенія въ человѣческихъ сердцахъ, вытравила самыя благородныя чувства прошлаго—вѣчнаго, а демократическая интеллигенція, серединный слой раціоналистическаго вѣка, столь гордящійся своимъ поверхностнымъ революціонизмомъ, заразился этимъ ядомъ мѣщанства, этой страстью устроить жизнь, отстранивъ смыслъ ея. Часто теперь думаютъ, что смѣлость отрицанія и отверженія гарантируетъ отъ мѣщанства, но забываютъ, что корень мѣщанства въ умаленіи цюнностей, въ постепенномъ превращеніи великаго въ малое и въ ничто, міровой трагедіи—въ мѣщанскую драму, комедію и на-

конецъ въ пошлый фарсъ. Истинно освобождающій, антимъщанскій бунтъ, великая революція духа лежитъ гораздо глубже, ненажъримо радикальнъе. А отъ современныхъ «человъкобоговъ», отъ обожествляющихъ себя человъковъ очень попахиваетъ мъщанствомъ, и часто ощущается около нихъ нарожденіе фарса. Пахнетъ мъщанствомъ отъ надоъвшаго, банальнаго «демонизма». Несетъ запахомъ мъщанства отъ соціалъ-демократическаго «демонизма», мечтающаго отдълаться отъ въчности, отъ Бога и устроитъ временное, обоготворяющее себя человъчество, смерти все же навъки подвластное, не отъ рабства освобожденное, а отъ благоговънія и бладородства.

Мы боремся не съ народомъ, не съ рабочимъ классомъ, а съ извъстными идеями и настроеніями, которыхъ, у него можетъ и не быть и даже не должно быть. Мы не думаемъ, подобно нашимъ противникамъ, что праведно-соціалистическіе интересы трудищагося народа и освобождение его связаны неразрывно съ мъщанствомъ въ нашемъ смыслѣ, и хотимъ разорвать эту связь. Въдь трудящійся народъ не менъе древняго, не менъе аристократическаго происхожденія, чемъ такъ называемая «аристократія», и онъ можетъ, онъ долженъ пойти по благородному, въчному, религіозному пути. Злоба противъ візчности, противъ великихъ вещей. мѣшающихъ устроиться на землѣ, напоминающихъ, что есть чтото высшее, чемъ довольство человеческое, прививается народу людьми временными, людьми недавняго происхожденія, но ея ніть въ корняхъ народной жизни, и она не нужна для торжества правды демократіи. Мы возстаемъ противъ неблагородства, которое, къ сожальнію, такъ часто проявляется у носителей и созидателей будущаго, которое такъ характерно для зарождающейся религи позитивистической соціаль-демократіи. Оно сравнимо только съ неблагородствомъ нашихъ отмирающихъ поработителей и угнетателей. былыхъ правителей и эксплоататоровъ. Благородство всегда предполагаеть уважение къ человъческому лицу и благоговъние къ святымъ, прекраснымъ, сверхъ-человъческимъ вещамъ. Горе и несчастье, если людей дотерзали до того, что не могуть они уже быть благородными, не могутъ помнить о своемъ древнемъ, теряющемся въ ввиности происхожденіи. Пусть будуть прокляты терзатели, но зачёмъ же идеализировать это ужасное состояніе, зачёмъ видеть въ озлобленной угнетенности единственный источникъ правды? Самообоготвореніе челов'яка, челов'яческаго, самолюбивая жажда каждаго малаго быть самымъ великимъ, быть выше Бога, выше

истины и красоты, злобствование противъ высшаго не можетъ быть благороднымъ, духовно-аристократическимъ, противоположно рыцарскому служенію «прекрасной дамів». Почему демократію хотять связать съ религіей м'вщанства, человіческаго самодовольства и самообожествленія, а не съ религіей рыцарства, благоговінія къ сверхъ-человъчески прекрасному? Такова анти-религіозная тенденція нашей эпохи, - все идеть къ умаленію во имя человіческаго благополучія, устроенія быта. Прошлое наполнено м'ящанствомъ, мъщанскими бытовыми трагедіями, бытомъ, изъ котораго должно вырваться, но насъ больше пугаеть и огорчаеть мѣщанство будущаго, такъ какъ будущимъ мы больше дорожимъ, такъ какъ будущее мы создавать хотимъ. Всякое мъщанство, и прошлое и будущее, связано съ устроеніемъ быта человіческаго, который возлюбили больше сверхъ-человъческаго. И мы котимъ демократической справедливости, хотимъ освобожденія человіческаго отъ гнета матеріальныхъ вещей, но не хотимъ міщанской, неблагородной, умаленной культуры, которую намъ хотять навязать глашатан демократической религіи, будемъ творить по мірів силь иную культуру. Если бы для блага человичества, для «справедливаго» распредвленія благь человіческих в нужно было бы уничтожить книги, отм'вченныя печатью в'вчности; прекрасныя картины, божественные храмы и намятники, если бы нужно было забыть великія имена и святыя могилы, то мы бы сказали: да не будеть блага человъчеству, да не будеть человъчества, такъ какъ мы не можемъ дорожить человъчествомъ, поставившимъ себя,-«только человъческое» выше сверхъ-человъческаго, божественнаго, и не хотимъ мъщанской жизни, мъщанскаго царства.

Глубокая антиномія между демократіей и культурой, между благами человіческими и благами сверхь-человіческими кажется трагической и неустранимой. И потому насъ считають врагами демократіи. Такъ происходить въ плоскости позитивно-эмпирической, — раціонально, повидимому, неустранима эта антиномія. Но есть исходъ религіозный, о которомъ слишкомъ забывають, котораго не хотять видіть. Міщане думають, что въ религіозномъ ніть ни одной капли реальности, что это лишь вымысель, которымъ можеть забавляться каждый по-своему.

Они не върять во все, что кажется неправдоподобнымъ ихъ самодержавному разсудку, ихъ мъщанской трезвости. И торжествують они призрачно-разсудочную побъду надъ мистическимъ реализмомъ.

Только демократія редигіозная преодолжеть мізщанство, спасется отъ этого яда. Только союзъ людей во имя Единаго Отца не будеть мъщанскимъ, не обоготворить своего плоскаго человвческаго существованія. Только религіозная народная жизнь, когда въ сердив народномъ возгорится любовь къ сверхъ-человъческимъ вещамъ, когда народъ съ благогованиемъ пойдеть въ храмъ красоты безм'врной и будеть рыпарски служить своей «прекрасной дамв», только народная жизнь, совершающая мистеріи, сдвлаеть демократію благородной, предохранить ее отъ самодовольства и обоготворенія слишкомъ челов'яческихъ благь, уничтожить въ ней злобу противъ благь сверхъ-человаческихъ. Въ идеа богочеловичества, возвъщенной Богочеловькомъ, заключается в правда демократіи, - туманизма, и правда благородной культуры, сверхъ-человъческихъ ценностей, такъ какъ Богъ и человъчество въ ней органически слиты. На пути богочеловвческомъ человвкъ вырастаеть не въ самодовольнаго, самообожествляющагося, м'ящанскаго «сверхъ-человвка», —онъ поднимается до Бога, божеское въ себв растить, къ божескому пріобщается и потому становится совершеннымъ, благороднымъ и въчнымъ. Мы мечтаемъ объ органической, творческой религіозной эпохів, когда жизнь народная есть живой организмъ, въ которомъ всф части соединены гармонически, подчинены высшему центру, излучающему свъть. И въ мечтахъ своихъ мы соединяемъ съ подобной эпохой праведную, не мѣщанскую демократію. Только цвфтущія органическія эпохи свободны, дышать полной грудью, эпохи же чисто критическія, раздробленныя корчатся въ мукахъ механической зависимости, и возставшая личность въ нихъ все еще порабощена и разбита.

Эстетика есть великое орудіе борьбы противь грядущаго мінцанства и полпа она религіозныхъ предчувствій. Тоть, кто ноклонился красоті, не можеть уже поклониться самому себі, обоготверить только человіческое, такъ какъ, отвідавь сладкаго, не пежелаень горькаго. Культивировать въ себі эстетическія переживанія—значить развивать въ себі прекрасное, т.-е. что-то высшее, чімъ я самъ, сверхъ-человіческое начало, приближающее къ Богу. Мораль можеть сділаться орудіемъ мінцанства, самовлюбленностиможеть привести къ обожествленію человіча, но красота никогда. Человіческая злоба, человіческое самолюбіе умираеть въ сердці человіческомъ, когда оно склоняется передъ красотой, передъ прекрасными предметами, прекрасными ділами, прекрасными твореніями искусства. Туть мистическая точка, въ которой субъективніями искусства. Туть мистическая точка, въ которой субъективнішми предметами.

ныя переживанія сливаются съ объективными цѣнностями. Мы знаемъ херошо, что демократическая мораль прививаетъ сердцамъ человѣческимъ не только справедливость и праведный гнѣвъ, но и грубость, алобу и неблагородство; истинная же эстетика всегда ведсть къ благородному смиренію передъ Высшимъ, передъ чудесами Его и ближе подводитъ къ мечтв о любви. Какъ прекрасны, какъ притягательны образы Маріи, сидящей у ногъ Христа и слушающей Его, и грѣшницы, цѣлующей ноги Христа и расточительно обливающей ихъ муромъ!

Воть мистическая эстетика, спасающая міръ.

Судьба демократін зависить въ значительной степени отъ эстетической жизни народа, отъ всенароднаго культа красоты, благоговъйнаго поклоненія прекраснымъ вещамъ, отъ всенаролнаго искусства, отъ всенароднаго украшенія жизни. Но эстетическая жизнь народа, его служеніе красотв не можеть быть отвлечено отъ религіознаго центра, эстетика народная не можеть и не должна быть «отвлеченной». Въ религіозной эстетикъ мы видимъ великій акть самоотреченія, вольнаго отказа оть того, чтобы себя. человъческое, за Бога почитать, и высшее утверждение своей богочеловъческой личности, высшее блаженство въ сліяніи съ Богомъ. Что красота спасеть міръ, это истина религіозная, отъ м'ящанства охраняющая. Горе твмъ демократамъ, которые боятся красоты, видять въ ней врага демократической правды. Они же обыкновенно и религіи боятся, и Бога не вздюбили, такъ какъ сдишкомъ привязались къ человъческому, временному, относительному, человическое сдилали своей послидней страстью. И забывають, что Богочеловъкъ соединилъ любовь къ человъку съ любовью къ Богу, дюбовь къ людямъ выводилъ изъ любви къ Богу. И личпость, и свободу, и любовь губить Великій Инквизиторь, искушающій насъ соблазнами, отвергнутыми Христомъ въ пустынъ, соблазнами царства міра сего, царства м'вщанства.

Не противъ великой правды демократіи мы возстаемъ, которая открыта Христомъ, какъ правда о личности, а противъ этихъ искушеній діавола, толкающихъ по пути мѣщанства, пошлости и небытія. Никто изъ насъ не писалъ противъ пролетаріата, въ которомъ мы хотимъ видѣть только личности человѣческія, а лишь противъ «идеи пролетаріата», классовой мистики, истинно мѣщавской и безличной идеи; никто не противопоставляль цѣнностей великой культуры народу и его благу, а лишь возставаль противъ отрыванія народа отъ этой великой культуры. И мы вѣримъ, что

27

всенародная великая культура возможна лишь на религіозной почвѣ. лишь религіозно освященная, и въ ней истинная демократія, не мѣщанская, не безличная общественность соединится съ абсолютными цѣнностями. Впереди мы видимъ два пути, торжество двухъ противоположныхъ началѣ, враждебныхъ другъ другу: самобоготворенія и самодовольства человѣческаго, поклоненія благамъ этого міра, всеобщаго обезличенія и—служенія истинному Богу, соединенія земли съ небомъ, временнаго съ вѣчнымъ, утвержденія личности въ абсолютномъ ея предназначеніи. Только одна изъ этихъ религій наша, только по одному изъ этихъ путей мы хотимъ сами итти и другимъ будемъ помогать итти. Тѣхъ, что избрали второй путь, не поймутъ, не полюбять будутъ враждовать съ ними люди, возжелавшіе оторвать землю и человѣчество отъ абсолютнаго и вѣчнаго.

#### О народной воль 1)

Что есть воля народная? Гдв искать его истиннаго выраженія и воплощенія. Воть вопрось, который пріобретаеть сейчась необычайную остроту. Изстрадавшійся, истерзанный волей инородной, чуждой, жаждеть народъ нашъ жить по своей воль, по самому совершенному выраженію своей воли, по самому совершенному воилощенію ея въ формахъ политическаго бытія. Вотъ уже долгое время слышенъ отовсюду, съ разныхъ концовъ страны, изъ оскорбленной воли народной рвущійся крикъ, упорный, неизм'єнный: требуемъ всеобщаго, равнаго, прямого и тайнаго избирательнаго права требуемъ учредительнаго собранія. Крикъ этотъ значить, что народъ возжелалъ жить по своей воль, возжелаль совершеннаго воплошенія своей воли, что признаеть онъ лишь свою власть. Западная Европа выработала для этого случая лозунги и отвлеченныя формулы, которыми и мы выражаемъ наши нужды. Горе тому, кто пропуститъ хоть одинъ членъ формулы, признанной совершеннымъ выраженіемъ воли народа. И въ буряхъ нашихъ дней, въ злобахъ этихъ дней мало кто задумывается надъ проблемой, что есть народъ, въ чемъ его воля и власть.

Мы живемъ въ самую напряженную, самую отвътственную минуту нашего историческаго бытія. Жадные, ищущіе взоры всей страны обращены были къ Думѣ, и всѣ чувствовали, что это сосудъ, въ который перелилась хоть часть народной воли, что здѣсь она, наконецъ, собрана, что здѣсь долженъ быть, наконецъ, услышанъ голосъ народа.

Вмѣстѣ съ тѣмъ Думу травили со всѣхъ сторонъ, слѣва и справа, отказывали ей въ правѣ быть истиннымъ представительствомъ народной воли. И тѣ и другіе какъ будто бы знаютъ, въ чемъ пстинная народная воля, для однихъ она — красносотенная,

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Московскомъ Еженедъльникъ", 1906 г., № 20.

всенародная великая культура возможна лишь на религіозной почвѣ, лишь религіозно освященная, и въ ней истинная демократія, не мѣщанская, не безличная общественность соединится съ абсолютными цѣнностями. Впереди мы видимъ два пути, торжество двухъ противоположныхъ началъ, враждебныхъ другъ другу: самобоготворенія и самодовольства человѣческаго, поклоненія благамъ этого міра, всеобщаго обезличенія и—служенія истинному Богу, соединенія земли съ небомъ, временнаго съ вѣчнымъ, утвержденія личности въ абсолютномъ ея предназначеніи. Только одна изъ этихъ религій наша, только по одному изъ этихъ путей мы хотимъ сами итти и другимъ будемъ помогать итти. Тѣхъ, что избрали второй путь, не поймуть, не полюбять. будутъ враждовать съ ними люди. возжелавшіе оторвать землю и человѣчество отъ абсолютнаго и вѣчнаго.

### О народной волѣ 1)

Что есть воля народная? Гдв искать его истиннаго выраженія и воплощенія. Воть вопрось, который пріобретаеть сейчась необычайную остроту. Изстрадавшійся, истерзанный волей инородной, чуждой, жаждетъ народъ нашъ жить по своей воль, по самому совершенному выраженію своей воли, по самому совершенному воилощенію ея въ формахъ политическаго бытія. Вотъ уже долгое время слыненъ отовсюду, съ разныхъ концовъ страны, изъ оскорбленной воли народной рвущійся крикъ, упорный, неизмѣнный: требуемъ всеобщаго, равнаго, прямого и тайнаго избирательнаго права требуемъ учредительнаго собранія. Крикъ этотъ значить, что народъ возжелаль жить по своей воль, возжелаль совершеннаго воплошенія своей воли, что признаеть онъ лишь свою власть. Западная Европа выработала для этого случая лозунги и отвлеченныя формулы, которыми и мы выражаемъ наши нужды. Горе тому, кто пропуститъ хоть одинъ членъ формулы, признанной совершеннымъ выраженіемъ воли народа. И въ буряхъ нашихъ дней, въ злобахъ этихъ дней мало кто задумывается надъ проблемой, что есть народъ, въ чемъ его воля и власть.

Мы живемъ въ самую напряженную, самую отвътственную минуту нашего историческаго бытія. Жадные, ищущіе взоры всей страны обращены были къ Думѣ, и всѣ чувствовали, что это сосудъ, въ который перелилась хоть часть народной воли, что здѣсь она, наконецъ, собрана, что здѣсь долженъ быть, наконецъ, услывианъ голосъ народа.

Вмѣстѣ съ тѣмъ Думу травили со всѣхъ сторонъ, слѣва и справа, отказывали ей въ правѣ быть истиннымъ представительствомъ народной воли. И тѣ и другіе какъ будто бы знаютъ, въ чемъ истинная народная воля, для однихъ она — красносотенная,

<sup>1)</sup> Напечатано въ "Московскомъ Еженедъльникъ", 1906 г., № 20.

для другихъ—черносотенная. Только желанное для нихъ содержание воли они признаютъ народнымъ и это указываетъ уже на глубокую антиномію самого понятія народной воли, на возможную тутъ противоположность между формой и содержаніемъ.

Слѣва говорили, что Дума потому не есть истинное народное представительство, потому не выражаеть воли народа, что она собрана не на основъ всеобщаго, равнаго, прямого и тайнаго голосованія. Этимъ устанавливается чисто формальный, еще безсодержательный признакъ для опредъленія того, что есть народная воля, въ чемъ истинное ея представительство. Политическая демократія, открывающая формальные признаки для выраженія народной води въ представительныхъ учрежденіяхъ, утверждаетъ истину чисто отрицательную. Четырехчлениая, демократическая формула избирательнаго права лучше всякаго ограниченія въ избирательномъ правв, всякаго господства частичной воли народа, классовой или сословной, всякихъ насильственныхъ препятствій къ выраженію всенародной воли въ избраніи своихъ представителей. Но ничего положительнаго нъть еще въ политической демократіи, и тщетно пытается она выдать случайный, механическій, ариометическій результать за органическую волю народа. Въ политической демократін воля народа есть продукть количественной комбинаціи, сложенія и вычитанія индивидуальныхъ воль; въ этихъ количественныхъ комбинаціяхъ исчезаетъ качество индивидуальной воли и не получается еще качество воли всенародной. Парламентскій строй есть характерное порождение критического періода исторіи, когда все разъединено и раздроблено, когда народъ не живетъ органической жизнью и не имфетъ своей органической воли. Эпоха наша тигответь въ своемъ отвлеченномъ политическомъ бытій къ полному и совершенному народовластію, - это предъльная, последняя идея общественнаго радикализма. Исходять изъ совершенной пародной воли (всеобщее, равное и т. д. избирательное право), приходятъ къ совершенной народной власти (демократическая республика). Проанализируемъ понятіе «народовластіе» и тогда откроется дожность самого пути къ народовластію, такъ какъ не случайная человъческая воля и не безбожная человъческая власть должны были бы царить въ мірѣ.

Прежде всего укажу на неистребимое противорѣчіе между народовластіемъ и правами личности. Народовластіе, какъ высшій суверенный принципъ, не можетъ гарантировать личности неотъемлемыхъ, безусловныхъ правъ, такъ какъ ставитъ судьбу лич-

ности въ зависимость отъ случайной, субъективно-измънчивой воли людей. Если воля человъческая обожествляется и ничего высшаго для себя не признаеть и не любить, то ни о какихъ абсолютныхъ цвиностяхъ не можеть быть и рвчи, безусловное значеніе личности не можеть быть установлено, ничего неотъемлемаго у нея не оказывается, права ея расціниваются по полезности. Свобеда совъсти имъетъ абсолютное звачение и ни во имя чего не можетъ быть оть человъка отнята, если она дана волей сверхчеловъческой, божественной и не зависить отъ желаній человіческихъ. Поставьте свободу совъсти въ зависимость отъ человъческихъ желаній, отъ воли людской и надъ святостью ея будетъ совершено насиліе. Ж. Ж. Руссо, отъ котораго идетъ ученье о полномъ и последовательномъ народовластін, не привнаваль свободы совъсти. Французская революція, пытавшаяся установить культь богини разума, отрицала свободу совъсти на каждомъ шагу. Свобода совъсти насиловалась почти всеми революціями, уподоблявшимися въ этомъ реакціямъ, и святости ея не могли постигнуть люди съ навосомъ народовластія, какъ не знали ея рабы единовластія. Соціалъ-демократы не разъ заявляли, что и свобода совъсти, и свобода слова, и всякое право на свободу будеть отнято у личности, если это понадобится для интересовъ революціоннаго пролетаріата, если пролетаріать пожелаетъ этого.

Личность человыческая обрытаеть свою свободу и права ея получають абсолютную санкцію, обладають цынностью неотъемлемой, если она откажется отъ обожествленія своей человъческой воли и преклонится передъ волей сверхчеловъческой, волей Божьей. Высшая воля возжелала свободы для человъка, установила абсолютную неотъемлемость его свободной совъсти и другихъ правъ его, и никакая воля человъческая не властна отнять эту свободу, посягнуть на божественное въ человъкть. Когда же личность и свобода ея ставятся въ зависимость отъ воли людей, когда признается суверенность какого бы то ин было человъювластія, личность теряеть свой абсолютный характеръ, и права ея на свободу падають отъ случайныхъ человъческихъ желаній, отъ человіческой субъективности, отъ человіческихъ страстей. Тогда субъективная воля пролетаріата ли, царя ли, или иной человъческой власти можетъ лишить личность и свободы совъсти, и права на жизнь, и всякаго права. Н'ять ничего абсолютнаго, ничего цаннаго, ничего неприкосновеннаго по своему внутреннему значенію, если міръ отданъ во власть субъективной, случайной,

изм'внуивой, ни передъ чемъ высшимъ не преклонившейся человической воль. Чистое народовластие есть обоготворение человьческой воли, оно отдаеть исторію міра во власть человіческих в желаній, каковы бы они ни были, признаеть эту власть человіческую во всей ся формальной безсодержательности, отрываеть волю народную (форму) отъ правды народной (содержанія). Въэтомъ народовластіе продолжаеть діло человіческаго самовластія, начатаго съ признанія суверенности государства, — своєвольной человфческой выдумки, съ обоготворенія царей, т. е. опять-таки воль человъческихъ. Народовластіе, совершенная, самодержавная демократія есть такое же поклоненіе земному государству, государственному позитивизму, какъ и обоготворение неограниченналоединовластія, абсолютнаго цезаризма, такъ ненавистнаго намъ самодержавія. И въ неограниченномъ единовластій и въ неограниченномъ наподовластій воля только человіческая, произвольная, случайная, обоготворяется, въ первомъ случай, воля одного, во второмъ-воля всёхъ. И нужно ограничить, подчинить Вселенскому Разуму не только волю одного или ифсколькихъ, но и волю всъхъ дюлей, такъ какъ человъческая воля, ничьмъ неограниченияя, ничему неподчиненная, не можетъ привести къ свободъ и міровой гармоніи. Судьба міра должна быть подчинена объективнымь идеямь, матеріальной, не только формальной правдю, вытекавищей изъ воли сверхчеловъческой, а не субъективнымъ желаніямъ, безсодержательнымъ въ своемъ самодавленіи и самодовольствъ, вытекающимъ изъ воли человъческой, изъ воли одного, многихъ или всвуб. Только во вселенскомъ, божественномъ характерв води, правящей міромъ, можеть быть гарантія, что значеніе личности будуть абсолютнымъ, ни отъ чего временнаго не зависящимъ, что права ел будуть неотъемлемы, что свобода ел будеть поставлена выше пользы человъческой и случайныхъ желаній человъческихъ.

Идея правъ человъка, свободъ человъка есть выражение вселенской, сверхчеловъческой, разумной воли, и не даромъ декларація правъ возникла въ Англіи на религіозной почвъ. Либерализмъ въ чистомъ, идеальномъ видъ заключаетъ въ себѣ правду несомивниую, но еще формальную, лишенную реальнаго содержанія и реальныхъ опоръ, и потому въ своемъ стремленіи утвердить абсолютный формализмъ, — законничество, ведетъ къ лжи, въ которой тухнетъ искра Божьей правды права.

Царство формальнаго права, царство закона, какъ высшато въ мір'є, не только висить въ воздух'є, разъединенное съ живыни въ что-то злое, безчеловъчное и безбожное. Право, имъющее источникъ сверхчеловъческій, на пути отвлеченнаго, формальнаго «законничества» роковымъ образомъ подчиняется государству, имъющему источникъ человъческій, измънчивую волю людскую, и шумная суета человъческихъ интересовъ заглушаетъ высшій голосъ, возвъствившій свободу человъка. Формальная правда права (объективной идеи) лишь въ соединеніи съ реальной правдой любви можетъ противостоять неограниченной власти государства, неограниченной человъческой волъ, возомнившей себя суверенной.

Соціаль - демократія внесла большія усовершенствованія въ формулу народовластія, она детализировала и конкретизировала понятіе «народъ». Для соціаль - демократіи истинный народь есть пролетаріать, и совершенное народовластіе есть пролетаровластіе. Но полное торжество пролетаріата уничтожаєть классы, и побіздившій пролетаріать превращается въ единое человъчество. Обоготвореніе пролетаріата, столь характерное для «идеи четвертаго сословія», есть обоготвореніе грядущаго челов'ячества, признаніе суверенности его человъческой воли и отрицание всъхъ сверхчеловъческихъ цанностей, отрицание воли Вселенскаго Разума. Черезъ совершенное народовластіе — пролетаровластіе судьба міра будетъ окончательно вручена человъческой воль, человъческой субъективности, человъческимъ желаніямъ, изъ которыхъ путемъ ариеметическихъ комбинацій будуть выводить волю сувереннаго народачеловвичества. Восторжествуеть ли свобода, будеть ли укрвилено безусловное значеніе личности, будуть ли признаны ея неотъемломыя права? Лостигается ли совершенное выраженіе народной воли? Въ неограниченномъ, ничему высшему неподчиненномъ народовластій погашается, какъ личность, такъ и народъ, не достигается ли правда личности, ни правда соборности. Все цвиное будеть зависьть отъ субъективныхъ желаній людей и все должно подчиниться ихъ механической суммъ. Въ этой механической суммъ, — новомъ Левіаоанъ, не откроется ни образъ личности, ни образъ народа

Соціаль-демократія разъвдается однимъ противорвчіемъ, очень опаснымъ для развитія демократіи и очень для насъ поучительнымъ. Она провозглашаетъ принципъ народной воли, клянется всеобщимъ равнымъ и т. д. избирательнымъ правомъ, въ народовластіи видитъ свой политическій идеалъ, но не всякой, хотя бы и формально-совершенной, народной волв она подчинится. Соціаль-демократія будеть бойкотировать самое совершенное представительство народ-

ной воли, если воля эта не будеть обладать пролетарско-соціалистичесьнить качествомъ, если не сдівлаєть предметомъ своего устремленія торжество «идеи четвертаго сословія». Такъ сказываєтся у соціаль - демократовъ жажда преодоліть формализмъ, перейти къ содержанію народной воли, къ объектамъ ея. Но ужасъ въ томъ, что содержаніе соціаль-демократической религіи оказываєтся навіжи закрішленнымъ формализмомъ — обоготвореніемъ воли грядущаго человічества, ничего высшаго не полюбившей, объективная «идея» этой религіи—безсодержательна. Соціаль-демократы должны подчиниться народной воліт, такъ какъ они не віздають ничего большаго, высшаго, чімъ народовластіе.

Нужно преодольть безсодержательность народной воли, формализмъ народной власти. Пора признать, что сущность дъла не въ воль народа, а въ объектахъ этой воли, въ предметахъ, на которые она направлена, въ цълкхъ народной воли. Содержательна только воля цълестремительная, направленная на то, что выше и больше ея, воля же, направленная на себя, замкнутая въ своей человъческой ограниченности, утверждающая лиць себя-безсодержительна и пуста, ведеть къ небытію. Обоготворившее себя человъчество, поклонившееся своему человъческому благу, есть ничто, небытіе. Воля человъческая только тогда безконечно содержательна и полна, если она имъетъ свой объективной цізью міровое всеединство, полноту и гармонію вселенской жизни, когда она прозрѣла Бога въ себѣ и надъ собой и возжелала Его. Въ исторіи міра человізческая воля шла къ бытію, когда наполнялась объективными идеями и цанностями, устремлялась къ предметамъ надчеловъческимъ, къ смыслу всемірному, и шла къ небытію, когда обоготворяла себя, не устремлялась ни къ чему большому. чъмъ человъческое, не жаждала всеединства, отворачивалась отъ Единаго. И во имя личности, ея содержанія и свободы необходимо отказаться отъ самодовольнаго обожествленія человіческой воли личности, отъ сувереннаго человъковластія и отдаться боговластію, нав'яки утверждающему самую идею личности, абсолютно устанавливающему цінность ея свободной совісти, ея свободнаго слова, ея свободнаго самоопредаленія.

Но что такое народь? Жадно хотять найти истинное представительство его воли и не знають, гдв та реальность, которую народомъ называють. Народъ не классъ, не сословіе. Народа ныть и быть не можеть въ ариометическомъ сложеніи индивидуальныхъ людскихъ воль, въ механическомъ комбинированіи. Народъ, какъ

реальность, есть изкоторый мистическій организмъ, есть соборное единство съ однимъ объектомъ органической воли, съ одной любовью. Мистическій организмъ народный трудно найти въ критическія, раздробленныя эпохи исторіи, и подміняется въ нихъ органическая воля народа, органическая любовь народа ариеметикой, механикой количествъ. Народовластіе со всёми его представительными учрежденіями и есть подм'єна органической народной воли, по роковой необходимости совершаемая въ безрелигіозную, критическую эпоху. Подлинная народная воля, воля мистическаго организма всегда имжеть содержаніе, всегда имжеть цжиные объекты и только потому она соборна, что выражаеть не количество человъческихъ воль, а новое качество воли сверхчеловъческой, что она возжелала всеединства, свободной міровой гармоніи, что въ ней дано тождество субъективнаго желанія съ объективной идеей, объективной правдой. Въ этомъ смысле подлинная воля народная есть воля Божья, есть воля не человъчески - случайная, а сверхчеловъчески - разумная. Передъ волей народной должна пасть всякая власть человъческая. Гдв же искать воплощенья этой воли народной — воли Божьей?

Совершенное, объективное ея воплощенье возможно только въ религіозной соборности, въ сеединеніи людей во имя Божье, въ Перкви, Только въ Перкви, а не въ государствъ, воля народная находить себв адэкватное выражение и сливается съ боговластиемъ, человъчество становится Богочеловъчествомъ. О Церкви, объ истинной религіозной соборности мы не смѣемъ говорить самоувѣренно и самонадъянно, мы слишкомъ мало еще знаемъ, только ищемъ и предчувствуемъ. Но знаемъ уже, что должны избрать этотъ путь: Знаемъ, что нужно подчинять человъческую волю объективнымъ панностямъ и идеямъ, сливать субъективность желаній съ міровой правдой, ограничивать народовластіе безусловнымъ значеніемъ человъческаго лица и его свободы. Должна загораться человъческая воля любовью и благогов'вніемъ къ святымъ вещамъ, долженъ центръ тяжести перемъщаться съ воли человъчески - случайной, безсодержательно-самодовліжніцей на волю абсолютичю, безмірно содержательную, освобождающую вселенную и формализмъ долженъ преодолеваться реализмомъ. Декларація правъ человека и гражданина была уже изъявленіемъ не человіческой воли, а божеской, и нотому только права человъка пріобрътають абсолютное значеніе, Въ этомъ-недоговоренная правда ученій объ естественномъ прав'я Нужно дальше итти по пути изъявленія въ мірѣ воли сверхчеловѣческой, укрѣплять и освъщать эти стороны мірового освободительнаго движенія.

Въ нашей — увы! —покойной Государственной Думъ, конечно, нельзя было искать совершенной народной воли и не потому только, что она созвана была не на основъ всеобщаго и пр. избирательнаго права. Нътъ истиннаго представительства народной воли, потому что нътъ соборности, единства сверхчеловъческаго, потому что народа самого какъ бы нътъ видимо. Народъ не есть комбинація соціальныхъ группъ, не есть сумма индивидуумовъ, народъ—объективный духъ, организмъ сверхчеловъческій, отражавшійся и мърусской литературт и въ національномъ творчествъ.

Народь—неразгаданная тайна и мы жаждемъ къ ней пріобщиться. И только частины, осколки народной воли, хотя и не соборной, а лишь собираемой, раздробленной, сказались въ нашей Думѣ, сказалось въ ней народное негодованіе противъ правительства, терзавшаго народъ, шелъ народный судъ надъ старымъ режимомъ, чувствовалась народная жажда свободы и правды земной. Подзекными ходами пробиралась въ Думу народная воля—воля Божьи и въ слабыхъ голосахъ народныхъ представителей передавалась выбрація разъединенныхъ частицъ этой воли, пока еще механически скрѣпленной не любовью къ новому добру, а ненавистью къ старому злу. Дума, какъ и всякій парламентъ, отражала волю народную въ эпоху раздробленія и разъединенія и потому она была зломъ наименьшимъ, такъ какъ для добра найбольшаго долженъ произойти перевороть характера религіознаго, а не политическаго.

Путь Россіи двоится, видится борьба двухъ начать: человѣковластія и боговластія, человѣкопоклоненія и богоноклопенія. Мы можемъ служить лишь тому пути, на которомъ Россія, освободившись отъ единовластія человѣческаго, не попадетъ въ новов рабство къ неограниченному человѣковластію, хоти бы опо пазывалось народовластіемъ, на которомъ мистическій народный организмъ,—единство сверхчеловѣческое, будетъ опредѣлять наше историческое бытіе, объективныя иден и цѣнности будутъ побѣждать ограниченность всѣхъ человѣческихъ страстей, пустоту желаній Въ категоріяхъ чисто политическихъ мы тѣмъ отрицаемъ суверешность государственности, выражающей какую бы то ни было человѣческую волю, и утверждаемъ суверенность права, выражающаго волю сверхчеловѣческую. Только въ личности и въ народѣ, какъ религіозной соборности, можно открыть отблескъ Божества, а не въ механикѣ государственной, хотя бы основанной на народовластіи

или пролетаровластіи. Мы отрицаемъ формальную политику, которая говорить лишь о средствахъ жизни, во имя политики матеріальной, мистически-реальной, которая заговорить о итляхъ жизни, свяжеть себя со слысломъ жизни.

Правда освободительнаго движенія раскрѣпощаеть личную волю, отрицаеть гнетущую зависимость и власть другихъ, чужихъ человѣческихъ воль, разрываеть насильственную и неправедную связанность атомизированныхъ частицъ міра. Но да не свернетъ она на путь новаго закрѣпощенія личности какой бы то ни было человѣческой волѣ, новой насильственной, механической связанности. Объективния, вселенская правда должна пройти черезъ мистическій акть свободнаго избранія ея личностью и этотъ актъ свободы долженъ имѣть свое политическое отраженье. Освобождающаяся личная воля пожелаеть, полюбить міровое всеединство, божественную гармонію, какъ свою абсолютную свободу и полноту.

### Разумъ и здравый смыслъ

(Послъсловіе)

Интересно вникнуть въ психологію критиковъ новыхъ религіозно-философскихъ и религіозно-общественныхъ теченій, враговъ мистическихъ исканій. Въдь нельзя не признать, что встми этими критиками, самыми, казалось бы, разнообразными, не было сказано ни одного слова по существу, не было сдълано ни одной понытки войти вглубь вопросовъ, опровергнуть наши основные принципы и обосновать свои.

Критики свято, дътски-наивно убъждены, что гдъ-то, когдато и къмъ-то разъ навсегда была доказана, доказана (!), нелъпость и призрачность всякой религіи, мистики, метафизики и пр. пр. и разъ навсегда укръплена твердыня здравой позитивности. Умоляю васъ, господа, въ интересахъ внѣ насъ лежащей, объективной истины хоть разъ признаться, къмъ именно, когда и гдъ все это было доказано и опровергнуто? Что даетъ вамъ право считать ваши посылки, исходные принципы несомновными, не нуждающимися уже въ оправданіи и развитін, а наши посылки, наши исходные принципы завъдомо безумными и навъки уже отвергнутыми? Въдь мы слишкомъ хорошо знаемъ, что ваша единственная твердыня это-здравый смыслъ и единственное ваше доказательство --фанатическая въра въ самодержавность, окончательность и божественность здраваго смысла. И я зову васъ во имя разума и тысячельтнихъ его традицій къ провъркь компетенцій здраваго смысла, къ критическому отверженію его непомфрныхъ и наглыхъ притязаній. Вы смфшали, господа, разумъ, большой, объективный разумъ съ здравымъ смысломъ, малымъ, субъективнымъ разсудкомъ, человъческимъ бъсенкомъ, и потому такъ самодовольны, такъ ни въ чемъ не сомнъваетесь, такъ призираете все для васъ непонятное. Разумъ имъеть свое священное писаніе, свои великія книги и великія имена. Но гдв священное писаніе здраваго смысла, гдѣ великія книги, укрѣпившія эту твердыню, гдв геніи здраваго смысла? Вы всегда ділаете видь, что за вами стоить священное писаніе, что титаны вынесли васъ на своихъ плечамъ, и потому считаете себя свободными отъ всякаго обоснованія и опроверженія по существу. Но за вами стоить только одна сила — гипнозъ обыденности, беземысленной фактичности, сгустокъ повседневныхъ, мелкихъ впечатлівній, здравость, которая разгляділа то, что поближе, понавязчивіве, и поражена увидіннымъ, но сліпа къ тому, что дальше и глубже.

Вы считаете себя скентиками и потому отвергаете вск божественныя вещи, все, что относите къ мірамъ инымъ. Но будьте же скептиками до конца, скептиками последовательными и честными, не довъряйтесь такъ слено всемъ здравосмысленнымъ вещамъ, всему, что вы относите къ земной эмпирикъ. Вамъ незнакомъ тотъ последовательный, смелый скепсисъ, который есть слуга разума и подвергаеть равно сомнанію все земное, какъ и небесное, матерію, какъ и Бога, реальность палки, которой васъ ударили по голов'в, какъ и реальность безсмертной души. Я могу усуминться въ реальности Бога и безсмертія и даже долженъ биль пройти черезъ эти сомивнія, но я также усумнился въ реальности міра матеріальнаго, въ реальности міровой необходимости и закономфрности, въ реальности человъческаго благополучія, въ реальности человъческаго прогресса, служить которому вы меня призываете. Для радикализма моего сомивнія міръ посюсторонній не имветь никакихъ преимуществъ передъ міромъ потустороннимъ. Вы же абсолютно върите во все позитивное, на въръ этой строите свою жизнь, и абсолютно сомнъваетесь во всемъ мистическомъ и даже не сомивваетесь, а опять таки вврите, что все это призракъ и нельность. Почему, кто далъ вамъ это право, на текстахъ какого писанія вы основываете такое распредаленіе вары и сомнанія? Вы можете апеллировать только къ здравому смыслу, по за этимъ здравымъ смысломъ скрывается вашъ умоностигаемый характеръ, ваше желаніе върить во все позитивное, земное, эмпирически-раціональное, и ваше желаніе отвергнуть все мистическое, небесное, потустороннее. Въ этомъ характеръ вашей воли нъть ничего объ ективнаго и ничег ообязательнаго, и здравый смыслъ, мелкая раціональность ваша есть лишь очень субъективное состояніе вашего сердца, не болве того.

Я знаю, что у васъ принято говорить, будто позитивная наука опровергла религію, мистику, метафизику и пр., признала ихъ суевфріємъ и пережиткомъ временъ первобытныхъ, будто наука навъки укрънила торжество здраваго смысла, будто раціональность, разсудочность-ен завіть. Побойтесь не скажу Бога, Бога вы и такъ боитесь, именно боитесь, побойтесь науки и разума. Позвольте узнать, какая именно наука опровергла вфрованія религін, переживанія мистики, знанія метафизики? Астрономія ли это, физика или химія, физіологія или норождающаяся, но все еще не народившаяся соціологія? Ни одна изъ наукъ, изъ позитивныхъ наукъ не занимается этими вопросами и не компетентно рашать, есть-ли Богь, безсмертна-ли душа, возможно-ли чудо и откровеніе. Очевидно рачь у васъ идеть не о позитивной наукт, которая не есть вёдь ваша монополія и которую въ этомъ дёлё слёдуеть оставить въ поков, а о позитивной философіи и о вашей позитивной лже-религіозной въръ. Никакая наука не можетъ доказать, что въ мір'в невозможно чудо, что Христосъ не воскресъ, что природа Божества не раскрывается въ мистическомъ опытв, все это просто вив науки, у науки ивть словь, которыя выразили бы не только что либо положительное въ этой области, но и хоть что либо отрицательное. Положительная наука можеть только сказать: по законамъ природы, открываемымъ физикой, химіей физіологіей и прочими дисциплинами. Христосъ не могъ воскреснуть, но въ этомъ она только сходится съ религіей, которая тоже говорить, что Христосъ воскресь не по законамъ природы, а преодолжвъ необходимость, побъдивь законъ тленія, что воскресеніе Его есть таинственный мистическій акть, къ которому мы пріобщаемся только въ религіозной жизни. Что могуть подвлать законы физики и химіи съ тімъ, что вні ихъ и выше ихъ, что не физическими и не химическими силами порождено? Наука тутъ безсильна и научная физика или химія нисколько оть этого не страдають, такъ какъ устанавливають законом'врности лишь въ извъстныхъ предълахъ и при наличности опредъленныхъ условій. Я бы даже сказаль, что само понятіе чуда можеть быть философски установлено только тогда, когда установлено понятіе закона, законом'врности, открываемой наукой. Для первобытного сознанія все одинаково чудесно, все порождено таинственными силами и потому чуда въ строгомъ смыслѣ нѣтъ. Истинная религія можеть только выиграть въ своей ясности и строгости отъ развитія науки и не только не боится, по даже нуждается въ свободномъ философствованіи разума.

О, я знаю, господа позитивисты, вы хотить, чтобы чудесь не было, чтобы не было ничего расшатывающаго вашу земную

крѣность, подканывающагося подъ вани позитивныя твердыни, *котите върить*, что ничего такого нѣть, и иногда наивно вѣрите, что все, дасть Богь, обойдется. И чудесъ нѣть, потому что не захотѣли чуда, только потому <sup>1</sup>).

Я подслушаль, какъ вы молились тайно и подпольно: Господи, савлай такъ, чтобы Тебя не было, савлай, чтобы чудесь не было, чтобы все было по закону, иначе все погибло, все провалится, всв наши земные разсчеты суетны и ни къ чему. Психологія этой парадоксальной молитвы близка вфрующимъ позитивистамъ, это ихъ подпольное переживаніе. Вы хотите в'єрить въ одно только чудо, въ чудо законом'врности природы, въ малый разумъ земли, съ нимъ связываете свои упованія устроить землю на благо себъ и сердце ваше полно отвращенья и ненависти ко всемъ помехамъ на пути вашемъ. Ваша позитивная философія здраваго смысла и позитивная лже-религія никогда и нигде не была обоснована, вром'в какъ въ пожеланьяхъ вашего сердца. Вы хотите и върите, совсемъ подобно намъ грешнымъ, а на чьей стороне объективный разумъ, разумъ, а не здравый смыслъ-это еще посмотримъ и поспоримъ, если изм'внятся пріемы вашей критики. Пора признать, что въ своихъ исходныхъ точкахъ вы не имъте никакихъ преимуществъ передъ нами и столь же нуждаетесь въ оправданіи, обосновапін и развитін своихъ в'врованій, какъ и мы.

Вы не должны предъявлять намъ невозможныхъ требованій несоотвѣтствующихъ тому, что вы предъявляете представителямъ ксѣхъ другихъ, болѣе по вашему «здравосмысленныхъ» направленій. Если какой нибудь писатель, напримѣръ позитивисть, марксисть или изъ направленія «Русскаго Богатства», оказывается умнымъ, талантливымъ, образованнымъ и искреннимъ, то это считается достаточнымъ и всѣ его за эти качества хвалятъ, —но писатель направленія мистическаго, религіозно-метафизическаго долженъ быть минимумъ геній и святой, иначе ему не придадуть никакого значенія и не признають за нимъ даже права защищать свои идеи. Если писатель «позитивнаго» направленія пишетъ статью на опредѣленную тему, то никто не требуеть отъ него, чтобы въ статьѣ этой онъ обосноваль и развиль всѣ свои основные принципы, статью подвергають частной критикѣ, а о голословности и нелѣности такихъ посылокъ, какъ напр. чисто эмпири-

<sup>1)</sup> Въ эпоху критическую, аналитическую, отвлеченно-раціоналистическую прекратились чудеса въ исторіи, чудеса же индивидуальные, для міра пеоримые, были всегда и есть.

ческое происхождение всего познанія или признаніе челов'вческаго благополучія и счастья конечной цівлью жизни, никто не станетъ спорить и прекословить. Если же писатель «мистическаго» направленія пишеть статью на опреділенную тему, то этой статьи даже и критиковать не будуть и всв обрушатся на него за то, что его исходные принципы въ статъв не обоснованы и потому голословны и нел'яны. Если писатель «позитивнаго» направленія написаль литературное произведение, то его и будуть критиковать, какъ литературное произведеніе. Но пусть писатель «мистическаго» направленія напишеть какое нибудь литературное произведеніе и всѣ стануть нападать на него и будуть предъявлять требованія, невыполнимыя въ предвлахъ литературы, будуть кричать, что религія для него дитература, воспользуются случаемь, чтобы обнаружить свое моральное самодовольство. Вамъ кажутся испошлившимися, истасканными всв наши слова: Богь, абсолютное, ввиность, любовь и пр., но знасте-ли вы сами такія слова, которыя не испошлились и не истаскались? Неужели свіжве слова: благо человъчества, прогрессъ, «свобода, равенство и братство», или «жаргонъ соціаль-демократическій?» Увы! всё слова износились, истрепались и есть одно только спасеніе: полюбить вічный смыслъ, скрытый за условными знаками, больше и сильнъе и любовью эгой преодольть отвращение къ испоилившимся звукамъ словъ.

Почему такое несоотвътствіе требованій, такая несправедливость? Это исихологически понятно. Господствующее, «интеллигентнымъ» массамъ присущее состояніе сознанія таково, что всякое «мистическое» направленіе считается а priori, зав'ядомо безумнымъ, неленымъ, вздорнымъ, а направление «позитивное» представляется истиной самоочевидной для всякаго здравомыслящаго человъка. Защищать завъдомое безуміе и нелъпость можно еще позволить генію или святому; глубина и искренность должны особенно провъряться, морально-сыскная часть должна быть особенно хорошо поставлена относительно такихъ людей. Предполагаетсячто «позитивисть» имветь естественное право на существованіе, коренящееся въ завъдомой здравости его идей. «Мистикъ» же долженъ доказать свое право на существованіе, долженъ завоевать его какими-то нечеловъческими усиліями. За «мистикомъ» просто отрицается естественное право и обязанность защищать то, что онъ считаетъ истиной, онъ на особомъ подозрвній, искренность его ежесекундно провъряется, чего не дълають относительно напр. марксиста (тоже въ своемъ родъ «мистика»), «мистикъ» какъ бы

парія въ современномъ обществъ. Такова справедливость въ царствъ эдраваго смысла, такъ обидчивы и мелочны тамъ критики, такъ легко принимають все на свой счеть. Господа здравосмысленные позитивисты, всёми своими пріемами вы сами признаете, что ваши идеи посредственны и банальны, что для нихъ не требуется особыхъ даровъ свыше. А въдь въ сущности мы скромнъе васъ, мы не мнимъ себя богами, подобно «позитивистамъ», обоготворившимъ человъковъ, не собираемся создать бога подъ названіемъ грядушаго счастливато челов'ячества, совершеннаго челов'яческаго общества и пр., не выдаемъ сухую фантазію последняго раціоналистическаго века за абсолютную истину. Мы хотимъ соединиться съ въчносущимъ Богомъ, хотимъ продолжить тысячелатнее дало Его раскрытія. Страннымъ образомъ соединились въ царствъ здраваго смысла прогрессисты и радикалы съ реакціонерами и консерваторами, государственниками и церковниками, съ этой зоологической разновидностью, вфрящей лишь въ здравость насильственнаго земного устройства, лишь въ налку, которая больно бьеть, и безстыдно прикрывающей мертвыми quasi-религіозными формулами свое абсолютное невфріе въ мощь таинственнаго и потусторонняго. Средній типъ нашего консерватора, здраво подчиняющагося церковному авторитету, также боится мистики и ненавидить ее, какъ и средній типъ радикала, оба-рабы здраваго смысла.

Я сказаль уже, что вы безнадежно смѣшали разумъ со здравымъ смысломъ и на этомъ воздвигли свое зданіе ограниченнаго раціонализма. Вы не знаете исторіи человѣческаго сознанія, забыли исторію философіи и религіи, ничтожныя десятилѣтія заслонили отъ васъ столѣтія и тысячелѣтія уеловѣческой мысли, великія усилія постигнуть смыслъ мірозданья. Если вы хотите знать, что такое разумъ, въ чемъ его титаническая работа и завѣщанные намъ плоды, обратитесь къ Платону и нео-платоникамъ, къ Оригену и христіанскимъ гностикамъ, къ Спинозѣ и Лейбницу, къ Гегелю и Шеллингу, наконецъ къ русской философіи съ Вл. Соловьевымъ во главѣ, которой никто изъ васъ не знаетъ и которой каждый изъ насъ долженъ былъ бы гордиться 1). Съ благоговѣніемъ вникайте въ исторію разума и постыдный гипнозъ здраваго смысла разсѣется, настанетъ конецъ преклоненію передъ разсуд-комъ, поймете разницу между большимъ, сверхъ-человѣческимъ

28

<sup>1)</sup> Только что вышедшая замъчательная книга Н. Лосскаго "Объ интунтивномъ познаніи" еще разъ подтверждаеть, что русская философія оригинальна и полна творческихъ задатковъ.

разумомъ и разумомъ малымъ, только человъческимъ. Исторія философіи не есть случайная исторія человіческих ваблужденій и фикцій, а полное смысла, постепенное откровеніе абсолютнаго разума, подобно тому какъ исторія религіи была откровеніемъ на разныхъ стадіяхъ того же въ мистической чувственности; ряды эти сплетаются и сливаются въ идей Логоса, въ религіозномъ гнозисъ. Ученіе о Троичности Божества признается раціоналистами, героями здраваго смысла, безуміемь и неліпостью, но истина эта была откровеніемъ разума у великихъ философовъ, зарождалась уже въ греческой философіи, развивалась у крупнейшихъ мистиковъ и нашла себъ выражение у Гегеля, Шеллинга, Вл. Соловьева, Эвклидову уму, малому человъческому разуму слишкомъ многія истины кажутся непонятными и потому нелъпыми и не въ этойли ограниченности раціонализма корень всёхъ недоразуміній богоборчества! 1). Почему предваято думають, что Миллю или Спенсеру нужно върить больше, чъмъ Гегелю или Шеллингу? Кто доказаль, что разумъ говориль устами первыхъ, а безуміе устами вторыхъ? Почему разумъ Вл. Соловьева, менве авторитетенъ, чемъ разумъ Н. Михайловскаго, неужели у Чичерина меньше разума, чемъ у Бельтова? И не ссылайтесь на Канта, котораго искоторые изъ васъ уважають, - старикъ презпралъ вашъ здравый смыслъ и идеи разума были для него сверхъ-человъческими. Власть неразумныхъ традиціонныхъ чувствъ и вірованій заставляеть васъ отдать предпочтеніе Миллю или Бельтову, раздувать Авенаріуса, дътское невъдъніе внушаеть вамъ уваженіе къ quasi-разумности позитивнаго духа. Въдь позитивисты и матеріалисты не признають разума, отрицають его величіе и могущество, даже незыблемость логики, которой они такъ гордятся, не можетъ быть ими защищаема. Они хвастаютъ своимъ «опытомъ», единственнымъ своимъ пристанищемъ, но и опытъ ихъ ограниченно-условенъ, опытъ слишкомъ раціоналенъ, подобно тому какъ разумъ ихъ слишкомъ эмпириченъ. Мистики всехъ временъ черпали свои прозренія изъ опыта, но опыта полнаго и глубокаго, живого, первичнаго, сближающаго съ самыми нъдрами бытія, а не производнаго и раціонализированнаго. На сторонъ мистической философіи и преиму щества разума и преимущества опыта. И нъть противоположности между разумомъ и опытомъ, такъ какъ разумъ не есть начало

<sup>1)</sup> Ив. Карамазовъ свой Эвклидовъ умъ,—здравый смыслъ, противопоставилъ Богу, Міровому Разуму.

«отвлеченное», отствиенная часть, не есть интелектуализмъ и раціонализмъ, а центральная, свътящаяся точка полнаго, цъльнаго организма; разумъ органиченъ и неотделимъ отъ того, что въ психологіи называють волей и чувствомъ. Всв исихологическія теоріи. выводящія душевную жизнь изъ ощущеній, интелектуалистическія и волюнтаристическія, одинаково остаются на поверхности, такъ какъ не углубляются до того первоисточника, въ которомъ органически слиты элементы чувственные, волевые и интелектуальные и гдв царитъ большой разумъ. Первооснова и сущность души не можеть быть характеризована, какъ «отвлеченно» ощущающая, чувствующая, волящая или познающая. Даже самое значительное психологическое направление — волюнтаризмъ беретъ отвлеченно начало волевое, тогда какъ воля въ первоосновъ неотдълима отъ разума. Метафизика волюнтаризма связана съ пессимистическимъ ирраціонализмомъ Шопенгауэра. Истина же не въ раціонализмѣ и не въ прраціонализмв, а въ сверхъ-раціонализмв. Разумъ сверхраціоналенъ и міровая воля въ немъ не сліна, а зряча и цілесообразна. Разумъ-не человъческій интеллекть, а сверхъ-человъческій организмъ, и разумное познаніе есть самопознаніе Божества, къ которому пріобщаемся и мы въ интуитивно-мистическомъ познавательномъ актв. Потому только возможно метафизическое и религіозное знаніе, что разумъ въ насъ не индивидуальный и не челов'вческій, что идеи разума божественныя и сверхъ-человъческія, что въ разумъ субъектъ и объектъ слиты, что разумъ познающій тождественъ съ познаваемымъ разумомъ міра, что Логосъ разбиваетъ ограниченность человъческой логики. Считають побъдоноснымъ, тотъ аргументъ позитивизма и критицизма, что человъку, какъ существу относительному, не дано познать абсолютное, но разумъ познаетъ абсолютное, потому что самъ абсолютенъ. Раскрывающійся въ человікі разумъ не приміняеть къ абсолютному бытію раціональныхъ категорій и в'врныхъ лишь для относительнаго бытія логическихъ законовъ тождества, противорфчія и др., такъ какъ интимно связанъ съ Разумомъ, раскрывающимся въ міръ. Быть можеть догические законы, которые держать насъ тискахъэто лишь болъзнь бытія, дефекть самаго бытія, какъ бы результатъ гражонаденія. Недоразуманіе эмпирическаго міра есть заболъвание бытия и эту коросту, покрывшую лицо мира, наука вполнъ реально познаеть. Но не въ болтани (явленіе матеріи) сущность лица и кром'в патологіи (науки) есть еще физіологія (метафизика и религія), которая познаеть здоровое тело міра. Разсудку мы проти-



## ОГЛАВЛЕНІЕ

|     |                                                           | CTPAH. |
|-----|-----------------------------------------------------------|--------|
|     | О реализмъ (Вмъсто предисловія)                           | . 1    |
| 1)  | Борьба за идеализмъ                                       | . 5    |
| 2)  | Къ философіи трагедіи (Морисъ Метерлинкъ)                 | . 35   |
| 3)  | Этическая проблема въ свътъ философскаго идеализма        | . 59   |
| 4)  | Критика Историческаго Матеріализма                        | . 100  |
| 5)  | Политическій смысль религіовнаго броженія въ Россіи.      | . 133  |
| 6)  | О новомъ русскомъ идеализмъ                               | . 152  |
| 7)  | А. С. Хомяковъ, какъ философъ                             | . 191  |
| 8)  | Н. К. Михайловскій и Б. Н. Чичеринъ                       | . 198  |
| 9)  | Отвътъ критикамъ                                          | . 214  |
| 10) | Судьба русскаго консерватизма                             | . 227  |
| 11) | Катехизисъ марксизма                                      | . 237  |
| 12) | Трагедія и обыденность                                    | . 247  |
| 13) | Культура и политика (къ философіи новой русской исторіи). | 276    |
| 14) | Кризисъ раціонализма въ современной философіи             | . 290  |
| 15) | К. Леонтьевъ — философъ реакціонной романтики             | . 305  |
| 16) | Въ защиту слова                                           | . 334  |
| 17) | О новомъ религіозномъ сознаніи                            | . 338  |
| 18) | Революція и культура                                      | 374    |
| 19) | Къ исторіи и психологіи русскаго марксизма                | . 382  |
| 20) | Русская жиронда                                           | . 391  |
| 21) | О путяхъ политики                                         | . 398  |
| 22) | Демократія и мъщанство                                    | 412    |
| 23) | О народной волъ                                           | 419    |
|     | Разумъ и здравый смыслъ (послъсловіе)                     | 428    |

· . •

131, 118-19

.

.

.

·  891.74 .B48s Sub specie aeternitatisAKY1392 Stanford University Libraries 6105 045 040 867



13.8 L SH 17 100 Date Due 1986 JUN N.C. CAT. NO. 24 165 PRINTED IN U.S.A. JAN 2 0 1975

-----

